# CHAYEIN

# Shabbos Initiative

# פרשת בלק תשפ"ד

Pg. # Content

2-4 Seudah Stories

5-10 Parshah Riddles

11-12 Life of Truth Story

13-14 Teaming Up – Introduction to Seder

15 Shabbos Halachah Initiative

16-17 Halachah Q&A

18-23 Rav Kalman Krohn Stories

24 Comic Story

גליונות

בג"ר שמואל פעלדער שליט"א הג"ר

הלכות לסעודת שבת 27

הגר"ח קניבסקי זצ"ל 28-29

30-31 הג"ר גרשון אדלשטיין זצ"ל

32-33 א"מליט"א דוב לנדא שליט"א

34-35 אייט"א פוברסקי שליט"א

36-37 שליט"א בבי ברגמן שליט"א

הג"ר משה הלל הירש שליט"א 38-39

40-41 א"הג"ר יצחק זליברשטיין שליט"א

#### Daily Hilchos Shabbos - Rav Shmuel Bernath 732.301.4043 opt 2 then 8

אליט"א שליט"א ר' יעקב שרגא שליט"א לע"נ ר' שלמה ז"ל בן יבל"ח ר' יעקב זצ"ל לז"נ הרב מתתיהו חיים בן הרב יעקב זצ"ל

לרפוייש חיים שמואל בן ליבא

יהודית בת שרה הינדא, דניאל יהודה בן אסתר שירה

לזכות אחינו כל בית ישראל הנתונים בצרה ובשביה

Dedication opportunities: 848-373-4436 shabboschayeinu@gmail.com





### **SEUDAH STORIES**

פרשת בלק תשפ"ד

### Mesirus Nefesh in Novaradok

In a famous incident, the Novaradok *yeshivah* was besieged by Bolshevik soldiers in the year 1919. The Alter of Novaradok was away at the time, but a short while earlier had responded with a telegram to his *talmidim's* request for guidance in the fate of Bolshevik threats that they cease their Torah studies. The telegram read: "Av Harachamim," the opening words of the *tefillah* recited on Shabbos morning for those who were killed *al kiddush Hashem*. The message was clear: they should be prepared to die, if necessary, rather than give in to the Bolsheviks' demands.

The commanding Bolshevik officer led his soldiers into the *bais medrash*, marched straight to the rabbi in charge and demanded that the *yeshivah* close its doors immediately. The young scholar rose and unbuttoned his shirt. Fully composed, he said," Shoot." His students lined up behind him and unbuttoned their shirts as well. The officer and his men were thrown off balance by this show of strength, and they turned around and left.

### **Keeping Kosher in the Army**

A man named R' Nissim was in the Israeli army in 1970s. The *kashrus* of the food was questionable at the time, so he would not eat anything cooked from the army kitchen. Surviving on tuna, cheese, and fruits, vegetables and bread, other soldiers knew and most respected his choice. One day a friend who worked in the kitchen baked R' Nissim a cake and said it was in a never-before-used tray and oven.

That week R' Nissim was on furlough for Shabbos and was waiting at a bus stop to go home. He put the cake on his lap, when a sudden gust of wind blew the cake onto the dirt. He was quite disappointed about it. However, when he came back to the base after Shabbos, the man who baked it came over to him in tears and said he was so sorry but it seems that the tray was used before in a non-kosher manner. R' Nissim just laughed to the wonder of the baker. When R' Nissim explained what happened they marveled at how when a person is *moser nefesh* for a *mitzvah*, Hashem protects him from stumbling!

#### The Greatness of Mussar

When Rav Eliyahu Eliezer Dessler came to America in 1948, he met up with his son, Nachum Velvel, in New York. Rav Dessler asked his son who had helped him during his years alone in America. His son mentioned several people in New York along with Rav Eliezer Silver, the head of Agudah Israel and the *rav* of Cincinnati. Rav Dessler said, "We must thank him."

His son offered to place a telephone call to Rav Silver, but Rav Dessler wanted to show personal *hakaras hatov* to Rav Silver. Nachum Velvel and his father then took a nine-hour train ride to Ohio, arriving at 5:00 a.m. in Cincinnati. They went to Rav Silver's home and waited on the porch to meet him as he left his house for *shacharis*. Rav Silver met his two guests when he woke up and they all went to *shul* and then back to the Silver's for breakfast. After a bite to eat, Rav Silver said, "So, Rav Dessler, what brings you to





### **SEUDAH STORIES**

פרשת בלק תשפ"ד

Cincinnati?" Rav Dessler said that he had only come to show appreciation to Rav Silver for all he had done for his son.

RavSilver thought about this and again asked, "So, Rav Dessler, what really brings you to Cincinnati?"

Rav Dessler said that he had no other purpose that to show *hakaras hatov*. Rav Silver said, "Rav Dessler, what can I really do for you?"

Rav Dessler, for a third time, repeated that he only wished to show gratitude to Rav Silver in person.

Ray Silver finally gave up and muttered, "This must be the greatness of mussar."

#### Ponovezher Ray at the Arch of Titus

When the Ponovezher Rav, once had a few hours to spare in Rome before his connecting flight. People were surprised when he said he wanted to go into Rome to see something very important. He took a taxi to the Arch of Titus, one of Rome's famous tourist sites, stayed there for a few minutes and then returned to the airport. Why did the *Rosh Yeshiva* spend his valuable time visiting a tourist site?

His companions heard why. At the arch, the *Rosh Yeshiva* looked at the carving inside which depicts Roman soldiers triumphantly returning to Rome carrying the *menorah* from the *Beis Hamikdash* after Titus had conquered Yerushalayim. With great emotion the *Rosh Yeshiva* addressed the Roman leader. "What is left of your great empire today, Titus? It is a note in the history books. But the Jews together with our Torah are still alive." Then he got back into the taxi and returned to the airport.

### **Rav Shach's Caring**

The Rav Shach's Rebbetzin a"h had been suffering terribly during her final days, and the Rosh Yeshiva was completely involved in doing whatever he could to alleviate her pain. During this period, a young kollel man arrived to inquire whether he should accept a position he had been offered in France. The Rosh Yeshiva told him that he would look into the matter and let him know. When the Rebbetzin passed away after several agonizing days, the Rosh Yeshiva was inconsolable. The young man joined the throngs who came to comfort the mourning Rosh Yeshiva and was shocked to hear his name called.

"I checked it out for you," the *Rosh Yeshiva* informed the surprised young man. "They need people just like you. Go and be *matzliach*!"

"But when did the Rosh Yeshiva have time to do this research?" the kollel fellow asked incredulously.

"I saw one of the *Roshei Yeshiva* at the *levaya*," the *Rosh Yeshiva* responded matter-of-factly, "and I was reassured that the position is for you."





### **SEUDAH STORIES**

פרשת בלק תשפ"ד

#### The Great Fire of Brisk

Rav Chaim Soloveitchik's dedication to the people of his city was expressed poignantly the day a great fire swept through Brisk in 1895. As was the norm in those days, most buildings in the city were made of wood, and when a fire began in one house, the flames spread quickly to the rest. There was little hope to put out the flames, and the main concern was to make sure no one remained trapped in the houses.

Rav Chaim ran from house to house frantically searching for anyone still inside. He found many little children, and, charging through the smoke and flames, he led them to safety. He made many trips in and out of the danger zone, carrying infants in his arms, and did not stop until he was sure all were accounted for.

When the fire finally came under control it was discovered that half the homes in the city had been destroyed, and many families were left without a roof over their heads. Those whose homes had been destroyed moved into the *shuls* and other public buildings, and a committee was established to build new houses for the many homeless. In the meantime, while the construction of new homes was still going on,

Rav Chaim refused to sleep in a bed, but rather slept on a hard wooden bench. He said he was unable to sleep on a bed while others in the city had no homes. After a while, when he sensed that the people in the city who did have homes were becoming lax in their efforts to rebuild the city, he went to sleep in a small room under the stairwell in the Great Synagogue. All the pleading of his *kehillah* that this was beneath his dignity and that he should return home was unsuccessful. Ultimately his action had the desired effect: and the page of rebuilding quickened, and the houses were eventually rebuilt.

Compiled by Tzvi Schultz chinuchchaburah@gmail.com. Details of stories have not been confirmed



# Parsha Challenge

#### פרשת בלק

- 1. List three things that בלעם does that is reminiscent of אברהם.  $^1$ 
  - a. What ברכה בלעם give to כלל ישראל that was given was previously given to יעקב and יעקב?
- 2. Which שלש רגלים are mentioned in this week's פרשה?
- 3. What in this week's פרשה is 42?
- 4. What event in this week's פרשה is startlingly similar to an event that happened during the days of רבי עקיבא?
- 5. List four people in the תורה whose eyes were opened.
- 6. List seven מגפות mentioned in the תורה. $^2$
- 7. For two I was a place of refuge,
  For two I was a place of birth,
  For five I was a place of their sovereignty,
  I am mentioned in this week's פרשה.
  Who am I?
- 8. To a שבט I am likened,
  As one of the אבות I am counted,
  I was used as an עבודה זרה,
  I am one of the four exalted images,
  I am used in a משל for destruction in this week's פרשה.
  Who am I?

Need a Hint?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> All three are part of the same event.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Three are in ספר שמות and f our i n ספר במדבר.

### Answers

- 1. 1) Regarding both it says ויקם (וישכם) בבוקר 2) Both saddled their own donkey.
  - 3) Both took two נערים as escorts.
  - a) (מברכיך ברוך וארריך ארור (כד,ט). An almost identical ברכה was given by 'ה to אברהם in לך in לך and יצחק gave to יצחק.
- 2. The שלש רגלים that בלעם hit his donkey.
- בלעם ובלק brought 42 לרבנות.
- 4. Both in this week's בימי רבי עקיבא there was a מגפה in which 24,000 people died.
- דיגל ה' את עיני בלעם" (כב,לא) it says וייגל ה' את עיני בלעם" (כב,לא)
  - 2) Regarding הגר it says "ויפקח אלקים את עיניה" (כא,יט)
  - 3-4) Regarding אדם and חוה it says (ג,ז) ותפקחנה עיני שניהם"
- 6. 1) אבר (2 בכורות (2 שליו 5) By the חטא המרגלים 5) By the חטא המרגלים
  - 6) By the complainers after קרח's death 7) By בנות מואב ובעל פעור
- 7. For two I was a place of refuge, יתרו and מדרש (The מדרש famously relates that originally was מרעה's advisor but he ran away to rather than advise יתרו to enslave the Yidden.)

For two I was a place of birth, - גרשם ואליעזר

For five I was a place of their sovereignty, - (לא,ח) אוי, רקם, צור, חור, רבע

I am mentioned in this week's פרשה.

Who am I? - מדין

8. Next week....

#### Last week's riddle:

I risked my life for others, - when פרעה tried to kill all baby boys

Our leader accepted my argument, - עמרם accepted my argument that everyone divorcing their

wives was worse then גזירה s'פרעה

I am famous for the praise I gave, - After קראית ים סוף

Regarding me there is a מצוה, - 'וגו' - מרים וגו' - מרים וגו'

I am mentioned in this week's פרשה.

Who am I? - מרים

לרפואה שלמה – **לאחינו כל בית ישראל,** אביגדור ששון מאיר בן רחל לאה, לע"נ שאול בן אברהם ז"ל, ברכה בילה בת דוד יעקב ע"ה, יצחק דוד בן אלימלך הכהן ז"ל

For questions, comments, or to subscribe, send an email to parshachallenge@gmail.com Feel free to forward or distribute the Parsha Challenge. ©כל הזכויות שמורות

#### פתחי פרשה – בלק Parsha Musings for Shabbos Table Schmoozings

#### <u>RIDDLES</u>

#### How old was Bilam?

- Since evil people, "Don't live out even half of their days," and, "The days of our lives are 70 years," Rebbe Chanina figured that Bilam died before "mid-life," at the age of around 33-34. A heretic found a historical work called "*Pink'sei D'Bilam*," which confirmed that Bilam died at age 33.
- According to Rebbe Simai, Bilam advised Paroh to throw the boys of Bnei Yisrael into the water<sup>4</sup>. Bilam was presumably at least 20 years old at that point, and thus worthy of advising. After that event, Moshe was born, lived 80 years, left Mitzrayim, and spent 40 years in the *midbar*, which would make Bilam at least 140 years old.<sup>5</sup>

#### What is the first statement of Bilam which is recorded in Chumash?

- According to Rebbe Simai, Bilam advised Paroh, "כל הבן הילוד היארה תשליכהו". "Any boy who is born should be thrown into the river," wherein he suggested that the Jewish babies be thrown into the river.
- In *Parshas Chukas*, the "*Moshlim*," who make *meshalim*, poetically describe Sichon's conquest of Moay. One of these "*Moshlim*" was Bilam.<sup>7</sup>

#### Which nation was bigger - Bnei Yisrael, or Moav?

The nation of K'naan, which descended from a grandson of Noach, had been around for a long time, and had a large population. The nation of Moav, which descended from Lot, was a much "younger," and smaller, nation. Although Bnei Yisrael were an equally "young" nation, Moav noticed their miraculous population growth in Mitzrayim, and were intimidated of this larger nation.<sup>8</sup>

Name 4 times in *Chumash* where someone very important prepared his own animal for riding (instead of asking a servant to prepare it). Hint: 2 donkeys, and 2 chariots.

- Avraham prepared his donkey when heading to Akeidas Yitzchak.<sup>9</sup>
- Yosef prepared his chariot, to greet Yaakov.
- Paroh prepared his chariot, to chase Bnei Yisrael into the Yam Suf.<sup>11</sup>
- Bilam prepared his donkey, to go curse Bnei Yisrael.<sup>12</sup>

Arrogant Bilam told Balak's first set of messengers, "I can only go curse Bnei Yisrael if I'm escorted by officers who are more important than you." How did Bilam's desire for honor actually wind up causing him embarrassment?

Bilam claimed he could destroy Bnei Yisrael with his mouth, but then exclaimed that he needed a sword to kill a simple donkey. Due to Bilam's demand for the most distinguished companions, this embarrassing moment was witnessed by these highly respected officers, who would later repeat it, intensifying the damage to his reputation.<sup>13</sup>

תהלים נ"ה כ"ד 1

תהלים צ' י' 2

תהלים צ' י' 2

תהלים צ' י' 3

סנהדרין ק"ו. ע"פ רש"י, אמנם עי' דע"ז שמות א' י' 4

דע"ז שם, ועיי"ש עוד 5

שמות א' כ"ב, ע"פ רש"י סנהדרין ק"ו. 6

רש"י כ"א כ"ז 7

רמב"ן כ"ב ג' 8

רמב"ן כ"ב ג' 9

בראשית כ"ב ג' 9

שמות י"ד ו' 1

"כ"ב כ"א 1

"כ"ב כ"א 2

"כ"ב כ"א 2

"כ"ב כ"א 2

"כ"ב כ"א 2

"כ"ב כ"ט, משלחן ר' אליהו ברוך לתרץ דברי האב"ע כ"ב י"ט בשם רס"ג 1

"כ"ב כ"א 2

Bilam encountered a *malach*, who criticized him.<sup>14</sup> Regarding what was he criticized? Hitting his donkey.

# Name a part of *davening* which some people say excitedly, right when they get to shul, and others think shouldn't be in *davening* at all.

Bilam tried to curse us that we shouldn't have *batei k'neisios* and *batei midrashos*, and Hashem forced him to give us a *beracha*, "מה טבו אהליך יעקב", "How nice are your tents, Yaakov." The Rema records the *minhag* to say this *pasuk* when entering shul<sup>16</sup>, but the Maharshal disagrees and holds that we shouldn't be quoting Bilam<sup>17</sup>.

#### What is the first halacha from Shulchan Aruch which a person encounters in the morning?

Bilam praised our habit of jumping up in the morning to do *mitzvos*, and of saying *krias shema al hamitah* before giving our *neshamos* to Hashem for the night.<sup>18</sup> In the first words in Shulchan Aruch, we are told to exhibit this trait daily: "Get up in the morning like a lion, to serve Hashem."

# Many people recite *pesukim* connected to Bilam in the very beginning of the day, and at the very end of the day. When?

- When entering shul, we say, "מה טבו, 20" which is part of Bilam's beracha to Bnei Yisrael.
- When leaving the *beis medrash*, we recite a *tefillah* wherein we thank Hashem for allowing us to learn Torah.<sup>21</sup> When doing so, we contrast our worthwhile pursuits with those of people who waste their time on frivolities, and we conclude by noting, "I run towards a life in *Olam Haba*, whereas they run towards destruction." To highlight this contrast, many add a *pasuk* from Tehillim, " אנשי דמים ומרמה לא יחצו ימיהם אבטח בר which describes evildoers, and refers to those who emulate Bilam.<sup>23</sup>

# Balak brought *korbanos* in order to help Bilam curse Bnei Yisrael.<sup>24</sup> Ironically, as a result, Balak wound up having a descendant who will SAVE Bnei Yisrael, and Bilam actually TOLD Balak about it! Who is this descendant?

In the *zechus* of the 42 *korbanos* brought by Balak, he merited to have Rus as a descendant, from whom Dovid HaMelech, and Mashiach, descend. This demonstrates that one should always do *mitzvos* even "*shelo lishma*," with ulterior motives. <sup>25</sup> Bilam even tells Balak, "יוירד מיעקב, והאביד שריד מעיר", "A descendant of Yaakov will rule, and he will destroy the remnant of the city," which describes Mashiach's eventual defeat of our enemies.<sup>27</sup>

#### What 3 character traits does one need in order to earn a degree as a student of Bilam?

- Ayin raah greed (Bilam's desire for wealth led him to accept Balak's request, and ignore Hashem's instructions)
- Ruach gavoah arrogance
- Nefesh rechavah desire (as evidenced by his inclination to advise Balak to make Bnei Yisrael do aveiros).<sup>28</sup>

```
ב"ב ל"ב ""כ" כ"ד ה', סנהדרין ק"ה: <sup>14</sup> כ"ד ה', סנהדרין ק"ה: <sup>15</sup> דרכי משה ו' ג' בשם הכל בו <sup>16</sup> הובא בא"ר מ"ו י' ובעטרת זקנים בגליון הש"ע <sup>17</sup> רש"י כ"ג כ"ד <sup>18</sup> ועיי"ש בבהגר"א <sup>19</sup> כ"ד ה', עי' מ"ב ריש סי' מ"ו <sup>20</sup> ברכות כ"ח: ועיי"ש בפהמ"ש, או"ח ק"י ח' <sup>12</sup> ברכות כ"ח: ועיי"ש בפהמ"ש, או"ח ק"י ח' <sup>12</sup> אבות ה' כ"ב <sup>22</sup> תהלים נ"ה כ"ד <sup>23</sup> אבות ה' כ"ב <sup>24</sup> נזיר כ"ג ד' <sup>25</sup> כ"ד י"ט <sup>26</sup> כ"ד י"ט <sup>27</sup> כ"ד י"ט <sup>27</sup> כ"ד י"ט <sup>28</sup> רש"י כ"ד י"ט
```

#### JUST CURIOUS

Hashem spoke to Bilam so that the nations couldn't say, "If we had neviim, we would have improved."29 Couldn't they still say, "We didn't mean a rasha like Bilam!"?

They claimed, "If we had access to high levels of spirituality like Bnei Yisrael, we would have improved." Through Bilam Hashem showed, "One improves with HARD WORK; without hard work, even a navi could be a rasha!"30

After Bilam hit his donkey, the donkey gave him a whole schmooze about how he's been such a good donkey and doesn't deserve to be hit, etc. Why didn't the donkey just say, "Hello! Bilam! There's a malach with a sword blocking me!"?

Malachim can't be seen by the human eye, and certainly not by that of a donkey. Rather, they are perceived through nevuah or by a similar, lower level experience. The donkey strayed because it felt scared, as if someone was coming to slaughter it. When Hashem allowed it to speak, it defended its record of loyalty, but did not understand what compelled it to stop, and thus couldn't express it.<sup>31</sup>

After Bilam's donkey strayed, and Bilam got angry, Hashem could have shown Bilam the malach, and told Bilam not to go. Why was the neis of the talking donkey necessary?

To show Bilam, "I control who can talk: I can give speech to a donkey, and I can prevent you from saying what vou want."32

#### Why did Hashem eventually allow Bilam to go to Balak, if at first He disallowed it?

- Hashem told him, "If you're going in order to make money, fine<sup>33</sup> I don't want you to say that I caused you financial loss34."
- Hashem wanted him to travel with more distinguished messengers.<sup>35</sup>
- Hashem said, "Even though I don't want you to do this, I will not stand in the way of your stubbornness."36
- Hashem wanted Bnei Yisrael to receive the beracha of a navi, so He said, "If the messengers will be satisfied with your acquiescence to go with them DESPITE the fact that I will not let you curse Bnei Yisrael, then go." Bilam was supposed to tell them this, but omitted it due to his great desire to follow them. This caused a *chillul Hashem*, because it appeared that Hashem changed His mind, and would then change it again when Bilam was forced to give them a beracha.<sup>37</sup>
- Hashem said, "If they just want your advice, go, and tell them not to do aveiros." 38
- If Hashem let Bilam go, people would think Bilam was in charge; if Hashem didn't let him go, people would think that Hashem was "scared" of Bilam's curses. Hashem proved both of these wrong: first He said, "Don't go," demonstrating that Hashem is in charge, and then He said, "It's fine, go – you anyway can't curse anyone if I prevent it."39

רש"י כ"ב ה' <sup>29</sup>

 $<sup>^{30}</sup>$  משלחן ר' אליהו ברוך

מב"ן כ"ב כ"ג בביאור א<sup>' 31</sup>

רמב"ן כ"ב כ"ג, ספורנו כ"ח <sup>32</sup>

רש"י כ"ב כ' <sup>33</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> דע"ז

אב"ע בשם רס"ג, ועי' לעיל מר' אליהו ברוך $^{35}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> אב"ע ועי' רמב"ן

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> רמב"ן

<sup>.</sup> ספורנו <sup>38</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> אוה"ח

Bilam looked at Bnei Yisrael from FAR AWAY<sup>40</sup>, and tried to curse them. In *Parshas Ki Seitzei*, when Moshe tells us to stay away from Moav, He explains that they hired Bilam to curse us, but since Hashem loves us, He turned it into a *beracha*.<sup>41</sup> Did Bnei Yisrael know about these events before Moshe mentioned them? If so, when and how did they find out?

#### IN YOUR OPINION

#### Whose opinions are important to you? Whom do you seek to impress?

Bilam tells Hashem, "Even though You don't think I'm important, look – these kings think I am!" Is anyone's opinion important, if Hashem disagrees?!

Have you even been so frustrated that you wound up doing something which made things harder? Arrogant Bilam told his donkey, "If I had a sword, I'd kill you right now!" Then he'd have to walk the rest of the way! (In the end, the *malach* killed the donkey Bilam actually wound up walking, or riding with one of the officers of Moav.)

# Babies are born unable to speak, and language development is a hidden *neis* to which we are accustomed. When is a good time to reflect upon this gift?

When the *pasuk* describes that Hashem "opened" the mouth of the donkey<sup>46</sup>, it doesn't mean that Hashem moved it like a puppet, rather, He gave the donkey the ability to speak. Likewise, this is our intention when we ask, "...ח" - "Hashem, OPEN my lips." Perhaps when saying this *pasuk* before *shemoneh* esrei, we should take the opportunity to appreciate the gift of speech.

#### How would you react if you hit a donkey and it gave you mussar?

Bilam was so arrogant, that instead of being amazed by the *neis* of a talking donkey, he actually cared about the donkey's opinion and got defensive!<sup>49</sup>

#### Is there anything you wish you could accomplish, but just seems too hard?

When the *malach* told Bilam that he can go to Balak, *Chazal* observe, "בדרך שאדם רוצה ללך, בה מוליכין אותו" – "In the way which a person wants to go, they lead him."  $^{50}$  A person has free will, and retains control over his decisions. Nonetheless, with every thought, statement, and action, a person creates a *malach* which guides him in the direction he has chosen.  $^{51}$ 

# How easy is it for you to get up in the morning? Are there some times that it's easier? Does it depend purely on physical factors, or does your mood play a role?

Avraham was able to get up early for *Akeidas Yitzchak* because of his love for Hashem<sup>52</sup>. When we are excited to do something, we find it easier to get up quickly. Bilam praised Bnei Yisrael for our excitement to get up to do *mitzvos*.<sup>53</sup>

רש"י כ"ג כ"ד <sup>53</sup>



## A Life of Truth

Stories from our tzadikim on thriving through adversity

בעזרת השם יתברך

It was around the year סר"ס). Deep in Russia lived a Yid we'll call Moshe Mordechai. There were terrible pogroms. Moshe Mordechai didn't want to simply roll over and wait for the *qoyim* to come and stab him, or for his children to grow up worrying about being beaten up. Moisheleh would try to find a better place to live and raise his children. He took his family and smuggled with them into Poland. and looked for a place to settle down. They arrived in a town where a lot of other refugees had come. There wasn't much available in terms of housing, especially since he was now penniless. Someone had told Moisheleh that on P'tkovska Gass there were some abandoned homes, so he went to the פרנס העיר to get permission to move into one. Moisheleh approached him about the housing on P'tkovska Street, and the פּרנַס הַעיר became very excited. "No! No! Chas Vi'Shalom! Don't even think about it!" He went on to dramatically explain that a man, who called himself Baron Van Schlass, lived over there. "All the kochos of tuma are vested in him! The man is a kishuf macher. He lives in a house full of cats, and bats flying around! And he does not like neighbors – especially Jewish neighbors. Those who moved in over there went running in the middle of the night in fright!" Moshe Mordechai had been running away from pogromers with swords, and sleeping out in fields. He didn't get scared so easily anymore. "You believe in kishuf?" he asked the פרנס הַעיר, raising his eyebrows. "We're not exactly living in the times of the חביטומי מצרים!" Moshe Mordechai thought that this Van Shlass definitely sounded like an interesting fellow, and it didn't sound like he was very friendly. The פרנס הַעיר couldn't pinpoint a single thing that happened to someone who actually moved in. To Moisheleh it sounded like P'tkovska Gass had exactly what he needed - free housing. He would move in over there. Van Schlass allowed people to live on the other side of the street, so they would even have Yiddishe neighbors.

Moshe Mordechai returned to his wife and children and enthusiastically told them the good news that he found a wonderful house they could move into. it was sort of next to a zoo, he told them. As they were settling in, there was a knock at the door. "Father," one of the children said with a concerned look on his face, "there's someone at the door who wants to see you. He's a strange looking person." His wife Hencha was also concerned, "Moshe Mordechai, he looks so frightening! He has these piercing, frightening eyes!" Moshe Mordechai smiled, "I'll bet I know his name! Well, let me go over and greet him! Mr. Van Schlass! How are you!" exclaimed Moshe Mordechai warmly. Van Schlass sneered, "Who are you?! And why have you come to live next to my house and to disturb my peace!?" Moshe Mordechai just smiled and said, "Well, Van Schlass, I have absolutely no intention of disturbing your peace at all! I'm living over here because there is affordable housing, the rent on the other side of town is a lot of money." Van Schlass fixed Mosheleh with a piercing gaze. Moshe Mordechai just smiled. "Listen, Van Schlass, it was a pleasure meeting you. Have a good night. Sleep tight." But Van Schlass had some final words of inspiration. "You are making a big mistake! Jew! You must move out of here right away or you will regret it!" He then gave a terrible creepy laugh and he stalked away. Mosheleh turned around and went back to what he was doing. His children were scared. Moshe Mordechai encouraged them. He jokingly mimicked Van Schlass's creepy laugh, and said "I can laugh like that too. What are you scared of? Es is gornisht mit gornisht! Listen! This is a place where we can stay, leig zich schlufin, there is nothing to worry about!"

Then, there was another knock on the door. Moshe Mordechai opened the door and was surprised to be greeted by 150 mice scurrying in! The children started screaming. With lightning-fast thinking, Moshe Mordechai quickly announced the family's night activity, "Chevra! Time to have some fun! Let's see how many mice you can catch!" It was a real hit. The children got into it, and had a great time. Moshe Mordechai piled all the mice into a large bag, tied it up, and said that he was bringing it back to their friendly neighbor Mr. Van Schlass. When Van Schlass opened the door, Moshe Mordechai told him what a great time his kids had, and handed him the bag. Van Schlass was not amused, and he promised revenge. Moshe Mordechai simply told him, "I'm sorry, I won't do it again, but you don't do it again either, alright!" Then, shaking his head he said, "Hey, look at all these bats flying around this place, what are all these cats and dogs?! Where do you sleep?!" Van Schlass angrily showed him to the door, and Moshe Mordechai happily left.

When Moisheleh got home, his children were scared, and couldn't fall asleep. Mosheleh told them with a voice full of שָׁמְחָה, "Don't be scared! Have bitachon in the שֵׁלְ עוֹלֶם!" However, he didn't have much time to spend with them because right away there was another knock at the door. It was a Jewish neighbor, Mr. Boruch Rosenfeld and his daughter Shprintza. They had come to warn him about how dangerous Van Schlass was, and to invite Moisheleh and his family to live in their basement. Moshe Mordechai joked with them about the night activity they just had with the mice, and how much fun it had been. Boruch Rosenfeld begged Moisheleh not to start up with the man, and asked his daughter Shprintza to tell him about Van Schlass. "Reb Moshe Mordechai, please!" she begged, "he's very dangerous. He's scary! We don't mind having you as a neighbor even if you stay in our basement, but don't sleep here! Please! He's liable to do anything when he gets angry. He's a rasha merusha!" Moshe Mordechai sincerely thanked them for their concern, but he had been through enough, and he didn't want to sleep in someone else's house. He insisted that he would stay where he was and all would be well. Not being able to convince him, Mr. Rosenfeld and his daughter reluctantly returned home. Shprintza was very frightened for them, and didn't think she would be able to sleep that night. Her father tried to comfort her that everything would be fine.

That night, Shprintza had a hard time falling asleep. She couldn't stop thinking about Moshe Mordechai and his family. She looked out the window, and suddenly she saw a light. Then she noticed that Van Schlass was walking over to Moshe Mordechai's house with a

1 | A Life of Truth

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Fishel Schachter, *Tales of Tzadikim Dial-A-Shiur*, Shiur #139

torch, and he was lighting his house on fire. Shprintza yelled, "Fire! Fire! Get out of your house! Van Schlass lit your house on fire!" Moshe Mordechai didn't understand what all the screaming was about. He looked outside, and saw for himself. His house was on fire. "Yikes!" he yelled. "Rabosai, let's go! Out the fire escape! Quickly! Quickly! Out **Out!**" They ran over to the Rosenfeld house where they were welcomed warmly. With no other choice, Moshe Mordechai took up their offer to stay in their basement. He was very upset about his house being burned down, after all, he had spent his life savings on it! He thanked Shprintza for saving their lives, and assured Mr. Rosenfeld, that he would be going to the police the next morning to file charges. Mr. Rosenfeld strongly advised against it, but Moshe Mordechai insisted that he would do what he thought was right.

The next morning, Moshe Mordechai went over to the police station and announced that he wanted to press charges against Van Schlass for burning his house down, and almost wiping out his entire family. The police were afraid to start up with Van Schlass, but Moshe Mordechai insisted that he wanted him arrested. He told them that he had a witness, since Shprintza had seen everything. Mr. Rosenfeld didn't want his daughter to testify against that *rasha*, and she wouldn't do it without his permission. But Shprintza passionately said, "Father! I saw that *rasha merusha* come with a torch and almost destroy this man's family. I feel it is my obligation to go and testify against him. Once and for all someone has to have the courage to stand up against him!" Reluctantly, Mr. Rosenfeld agreed. Van Schlass came to court. Moshe Mordechai strongly pressed charges, and fought for justice to be served. Shprintza came up to the witness stand and passionately presented her testimony. However, the judge didn't have the courage to order Van Schlass to be arrested. Everyone was just too scared of him. Moshe Mordechai yelled, "Scared?! What are you scared of?! You don't believe that Van Schlass knows any of that stuff? He's just make-believe!" But the judge didn't want to take chances. Instead, he ordered Van Schlass to be out of the town by 9 o'clock the next morning. Van Schlass protested, but the judge remained firm, and Van Schlass had no choice but to comply. But there was still something he could do. He turned to Shprintza Rosenfeld, and said in a soft creepy voice, "Shprintza Rosenfeld. You. You will be sorry!" Defiantly, Shprintza Rosenfeld said, "I'm not scared of you!" However, although she tried to convince herself that she wasn't scared, inside she was very scared.

That night, she looked out the window as she was lying in bed. She was happy that Van Shlass would be packing now. She thought about how the Yid had moved into the house next door to the burnt down house. She was happy that Boruch Hashem he had a place to stay. "Alright," she said, "let me say *Shema* and go to sleep. *Shema...*" she yawned, "I'm too tired to say *Shema*. I'll just go to sleep." And she drifted off to sleep – but it wasn't a good sleep. Suddenly, she heard Van Schlass's voice calling her. "Shpriiiiinnnntza... Oh Shprintzaaaaaaa..." She woke up with a start! "What?! Who's calling me?!" Her father ran into her room. "Shprintza, what is the matter?" "Father," she said, "Someone was calling me!" She was sure of it! "Shprintza, you're having a bad dream. Everything is alright, don't worry. How could someone possibly be calling you? We live on the fourth floor! Go to sleep." Again she tried to go to sleep, and again she was too tired to say *Shema* – and again, she heard Van Shlass's voice calling her. She woke up screaming! Her father rushed into the room to calm her down. "Shprintza, I told you not to testify against that *rasha*. Now your mind is playing tricks on you. There's no one in this room! Do you understand that? Still, I don't think you should stay by yourself. Chavalah!" he called, and told Shprintza, "I will ask your little sister to sleep in your room for the rest of the night."

The next morning, he asked his wife Nechama to check on Shprintza. She did, and came back and said that everything looked okay. Chavala was still sleeping, and Shprintza's bed was made. She had already left the house. "She must have joined her friends to say tehilim before school," Mrs. Rosenfeld said. Boruch asked his wife to tell him when she came home. After davening, Mrs. Rosenfeld was waiting for her husband Boruch. She was frantic, and told him that Shprintza had not gone to her friends that morning, and she wasn't in school either. Mr. Rosenfeld asked his wife Nechama to say tehilim. He called everyone back into shul, and he made an announcement. "You all know how my daughter Shprintza testified against that rasha yesterday. She is now missing. We don't have any idea where she is." Immediately they arranged search parties to scour the whole town. Boruch then headed for the police department. He walked in and said that he needed help. Of course, the captain was sleeping at his desk. He was woken by the commotion, and he sent officers to check out Von Schloss's house. They returned saying that Van Schlass was almost out of there, and that he claimed not to know anything about Shprintza's whereabouts. The captain, sleepily said that when he woke up in a few hours he would send out search parties.

Boruch Rosenfeld walked out of the police department frustrated, "אַל תַּבְטְחוּ בַּבְנֵי אָדָה" he declared! He returned to his wife. The gabbai came over to them and reported that despite their thorough search, they had come up empty handed. A police officer approached them. He said that he had been by the train station, and that the ticket man may have something interesting to share with them. Boruch and Nechama ran over to the train station. The ticket man explained to them that just a few hours earlier, a girl who looked like their description of Shprintza, came to the ticket counter and asked for a ticket for the 6:30 train to Warsaw. He gave her the ticket; and she boarded the train and went to Warsaw. Boruch shared the news with his אָהִילָה, and in a few hours about 50 people boarded the 11 o'clock train together with Boruch and Nechama Rosenfeld bound for Warsaw. Warsaw was a city of millions of people, it would be impossible for 50 people to search the entire city, but they would do what they could.

To be continued יַתִבָּרַךְ... בַּעַזְרַת הַשֵּׁם יִתִבָּרַ...

The אָדָם יִּתֵּן מוֹקֵשׁ says, סָּרְדַת אָדָם יִתַּן מוֹקֵשׁ, simply being afraid of something gives that thing a כח. Moshe Mordechai was an eherlecha Yid, who lived with בִּיטָחוֹן, and simply was not afraid of Van Schlass's shtick, therefore Van Schlass had very little סיס over him. Internalizing, and repeating to one's self אַין עוֹד מִלְבַדוֹ is an amazing סְגוּלָה for protection from danger, as Rav Chaim Volozhner says in בָּיטָחוֹן. Shprintza was a very ehrlicha girl, but she was anxious. Being anxious is a סָיִמן that Hashem wants us to work on בְּיטָחוֹן we become בְּיטָחוֹן with all בַּרְכָּה that it brings.



# Introduction to *Seder*Mrs. Seryl Berman

732-301-4043 opt 2-1-1-70

#### **More Time and Space**

Seder is not typically spoken about, even though the presence of order can make an almost magical difference in your life! It hasn't been so long since Pesach, and I'm sure many of you noticed this phenomenon while cleaning: you take everything off the shelf, wipe, clean, and check. And then when you put everything back, you have more space!

Our physical world always serves as a *mashal* for the spiritual. (A perfect example of this is a parent's unconditional love for their child serves as a *mashal* to help us understand Hashem's infinite love for us). So just like when we have *seder*, physical space seems to open up, time and headspace seem to clear up as well.

Time is elastic; when we are clear and organized about what we want to accomplish, we can accomplish more in the same amount of time. When we have *seder*, we have more time and space for life's goals and can live life to the fullest.

#### The Impact of Seder on Behavior

Another major benefit of working on *seder* is explained by R' Mattisyahu Salomon *zt"l*, who wrote that keeping order is important in *chinuch* and is a major gift to our children.

Scientists once did an experiment in which they left an open envelope with some cash visibly peeking out in an open mailbox. They monitored how often it got stolen and replaced it as needed. They found that 13% of passersby took the envelope (this experiment was clearly not performed on Forest Ave!)

When they repeated the experiment in front of an unkempt house with litter strewn on the lawn, the percentage of thieves rose to 25%!

People tend to behave better in neat surroundings. A practical application of this principle is the Shabbos table. The behavior of everyone around the table improves as the table is set nicer.

So, two valuable benefits of *seder* are that it expands our headspace and time and that it helps people behave better.

#### In the Proper Measure

It's important to realize that it's possible to go overboard with cleanliness and to an extreme with seder.

In one of Rav Avigdor Miller's tapes, he was asked, "How clean should my home be?"

Then answer he gave was a bit longer than the question. He first talked about a woman named Ilse Koch ym"sh who was an infamous Nazi, known as the 'Beast of Buchenwald.' At her trial, acquaintances and friends spoke up in her defense. And what did they say? That "her kitchen was always spotless!"



# Introduction to *Seder*Mrs. Seryl Berman

732-301-4043 opt 2-1-1-70

In a *Yiddishe* home we prioritize children. And in a house full of children, it is not *nearly* impossible to keep the house spic and span, it *is* impossible! *Yiddishe* homes always have things out of place. They have children and guests. The mother is busy serving some *meshulachim* a glass of tea and then immediately tending to her children; she has no time for cleaning! In a house of raising children and a house of hospitality, it is impossible for it to be clean and neat all the time.

How do we reconcile this with the *gemara* that says that the house of a *talmid chacham* is well ordered? Certainly, we value neatness and cleanliness but where is it on the list of virtues?

Of course, our homes should be neat and clean. And also full of little children and guests, and open to those who need. So, if you have that kind of home and you're trying to keep up with the housework as best as you can, then your house is the greatest house that it can be.

There are many organizers and classes advertised in frum publications media. But at Chayeinu, *seder* will be presented as a *middah*. And like any *middah*, it needs to be presented in the correct measure.

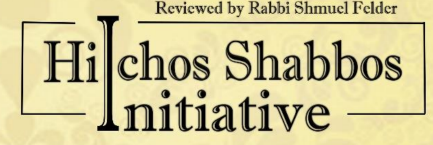
Cleanliness keeps people calm and helps us function, but it is not above all. *Avodas Hashem* is above all. And if our need for *seder* is getting in the way, then we need to tone down our desire to have everything neat and clean.

A *talmid* of R' Avigdor Miller used to come home every day and when he saw the "lived in look," of the house, he would exclaim, "business is booming!" He explained that in a garment factory, when there are scraps on the floor and piles of material on the tables, you know that the business is doing well. In a messy home, we know that things are happening! *Mitzvos* are being done! Children are being raised and guests are being welcomed.

When we aim keep a home well maintained, it cannot be our goal, but rather as a means for our *avodas Hashem*; and that helps keep us from becoming obsessed. Remember that *seder* is supposed to make us calm and productive. If it makes us uptight and stressed, or impinges on our home's functioning, then we know that we have gone way too far.

Looking forward to learning about seder, to help us grow and flourish in our lives and our avodas Hashem!

פרשת חקת Week #424



#### Is it permissible to put together or take apart a puzzle?

One should not put together or take apart a puzzle on *Shabbos* since this is considered forming or erasing figures.

#### Is it permissible to weave lanyard?

It is not permissible to weave lanyard. Similarly, it is not permissible to sew stitches onto a needlepoint canvas.

#### Is it permissible to create paper planes, wallets, or hats?

It is not permissible to create any of these items.

It is similarly not permissible to create figures with either cloth or paper napkins. Simple shapes, however, are permitted to be formed.

# Is it permissible to create a rubber band ball or to add rubber-bands to an existing rubber-band ball?

It is not permissible to create a ball of rubber-bands, or to add additional bands to an existing ball.

#### Is it permissible to string beads to create a permanent necklace?

It is not permissible to string beads to create a permanent necklace, since creating a necklace constitutes the creation of a new item. Furthermore, since the beads have no function other than to make a necklace, they are *Muktze*.

#### Is it permissible to play *dreidel*?

One may not play *dreidel* on *Shabbos* if one intends to do so as a form of betting, since that falls under the category of a business transaction. However, if playing merely for the fun without winning anything, one is permitted to play *dreidel*.

The Chofetz Chaim writes in the name of R' Yonasan Eibishitz that if one does not learn Hilchos Shabbos very well, it is impossible not to be עובר on a forbidden act on Shabbos.

To receive weekly Hilchos Shabbos sheets by email, subscribe at: <u>Shabboshalachos@gmail.com</u>
This sheet contains Divrei Torah and should be dealt with accordingly.

לזכות רפואה שלימה חי' מלכה בת בת-שבע

# וקראת לשבת עונג....

# אז תתענג

והאכלתיך נחלת יעקב אביך...

# QUESTIONS AND ANSWERS IN HILCHOS SHABBOS FOR THE ENTIRE FAMILY

בית מדרש נחלת יעקב - נערך ע"י המו"ץ דקהלתינו

#### WEEK 40

ע' ש"ע ש"ז-י"ב, משנ"ב נ"ד

The questions with their answers will be printed next week, along with another set of three questions.

#### QUESTION 1

I'll be hosting a lot of company for שבת, and I wrote myself a menu for the סעודות. Can I read it on?

#### **QUESTION 2**

I'm making a שבת שבע ברכות and I want to seat people using place cards. Is there a problem using them?

#### **QUESTION 3**

I'm on a strict diet, and I have to read the Nutrition Facts label before eating specific foods. Is that allowed on שבת?

### ANSWERS TO LAST WEEKS QUESTIONS

#### **QUESTION 1**

I enjoy freshly brewed coffee to start my day. Could I put ground coffee into a filter on שבת and then pour hot water (from a כלי שלישי over it?

**Answer:** While pouring water over ground coffee in a filter would sound like a typical case of בורר, it actually is perfectly fine. This is based on a משנה, brought in שלחן ערוך שי"ט-ט that allows one to pour water over wine sediment that is on a filter, so the water can collect the taste of wine and then pour through the filter, resulting in wine-flavored water. This is the equivalent of what is happening by pouring water over the ground coffee. Since what is being poured into the filter is clear water, and what comes out is also a clear liquid, no בורר is considered to have happened. Therefore, as long as one keeps away from שבת problems (e.g., שלישי עלישי, under די), one can do it on שבת.

continued....

# וקראת לשבת עונג....

# אז תתענג

והאכלתיך נחלת יעקב אביך...

# QUESTIONS AND ANSWERS IN HILCHOS SHABBOS FOR THE ENTIRE FAMILY בית מדרש נחלת יעקב - נערך ע"י המו"ץ דקהלתינו

continued....

#### **QUESTION 2**

I put in a water filter next to my faucet so we can have clean water to drink whenever we want. Can we use it on שבת?

**Answer:** Using a filter is a form of בורר which is not allowed even when taking the "good" from the "bad", and even for immediate use. Since one is using a כלי made for בורר, it is not allowed. However, it is not allowed. However, limits this to water that most people wouldn't drink without filtering. If most people would drink it without the filtering, then the משנה ברורה allows one to filter it, as no significant change occurs to the water. Tap water is considered drinkable by most if not all people, and therefore it may be filtered.

If a person is a מפונק and considers the tap water undrinkable, the ביאור הלכה ד"ה והואיל brings those that hold he should possibly not filter the water, as it is considered a significant change for him.

#### **QUESTION 3**

I'll be going to New York for שבת where they have a problem with bugs in the water. Can I filter the water on שבת?

בורר Answer: The שלחן ערוך שי"ט-ט"ז writes that water may not be filtered from bugs because of בורר (besides for a specific case). For this reason, it seems that one cannot filter New York water. However, יה-ז' שמת אדם ט"ז-ה' writes that this possibly is only true by larger bugs which people wouldn't want in their water because it is repulsive, not only because of הלכות תולעים. Tiny bugs that are only a Halachic problem but aren't considered repulsive may possibly be filtered according to the נשמת, as they are not a true פסולת. Therefore, there is reason to allow one to filter water in New York which has very small bugs. However, since the נשמת אדם himself seems unsure about it, and the issue at hand is an איסור מן התורה, it would be prudent not to filter water on beforehand.

# TORAS REB KALMAN



## סיפורי צדיקים

Captivating stories full of Yiras Shamayim taken from Shmuessin that Reb Kalman Krohn z'tl gave in Adelphia Yeshiva

# Undercover Part V

Recap: Nosson, a yeshiva bachur, helped the old shochet Reb Lemel every day, and couldn't help but wonder about certain mysterious behaviors he witnessed. Before Reb Lemel passed away, he discovered that his old mentor was a lamed-vavnik who led a group of hidden mekubalim. After much effort, Nosson was admitted into this exclusive group and sent on a difficult mission to save the Jewish community of Vasserov.

With sobering clarity, Nosson realized that the fate of the holy Vasserover Rav and the more than one-hundred-thousand Jews in the city all rested

upon his thin shoulders. He had been sent on a very difficult mission with life-threatening consequences if he failed. Velvel and the other *mekubalim* were relying on him to succeed. An entire Jewish community was at stake!

He needed to act, and he needed to act fast.

Dressed as Velvel had instructed, it was impossible to identify him as either a Jew or a gentile, allowing him to slip between the two communities easily. Nosson left the shul and headed to the gentile neighborhood, seeking the local bar. He hoped that he would pick up on valuable information from the gossiping drunks who lounged there.

Indeed, as he'd hoped, there were some drunken teenagers discussing the murder of the mayor's son. Nosson ordered a drink, which he did not intend to touch, and took a seat at a table nearby to eavesdrop. His ears perked expectantly, he listened as the conversation turned to the Vasserover Rav's trial. To his great excitement, Nosson discovered that some of the drunk teenagers had fathers in the government, and the brother of one of them actually worked in the prison.

He pondered this information for a moment or two, trying to figure out how to use it to his advantage. Soon, he decided to approach the drunken youths and try to befriend them. Perhaps this could lead to a relationship with someone with enough influence to free the rav...

The days passed and Nosson continued to worm his way into their circle of friends, but time was running out and he was still very far from reaching his ultimate goal. With only a few days left to the *rav*'s trial, he realized that he needed a

different plan, a quicker plan, to save the *rav*'s life.

Nosson racked his brain for a fresh brainstorm, but despite his efforts, he could not think of a single creative idea. His mind kept returning to the tremendous amount of money concealed within his clothing, money he needed to use to free the *rav*, but he could not come up with a plan that did not involve considerable risk to the *rav*'s life, his own, and the lives of the entire Jewish community of Vasserov.

Another day passed. The waiting period until the trial had nearly run out, and Nosson still did not have a concrete plan for how to free the *rav*. With no more time to spare, he had no choice but to take the enormous risk and try to bribe the jail guards.

Late at night, he approached the prison. A single guard stood at the entrance of the building, his fingers circling the hilt of his sword. He looked up at the sound of footfalls on the pavement and regarded Nosson coolly. "What do you need?"

"Can I ask you something?" Nosson asked, his voice friendly. With his Jewish appearance completely hidden, he did not arouse the guard's innate anti-Semitism. "You have a guy in there scheduled for execution?"

"Yeah, the Jewish rabbi," the guard said indifferently. "He's almost going on trial, and then he's a dead man."

Nosson took a deep breath and plunged forward. "I want to ask you something. Do you want to be a wealthy man? Because if you open these doors for me and I succeed in bypassing the other guards and getting the rabbi out, then you will be wealthier than you can even imagine."

The guard's cheeks reddened. "How dare you!" he accused. "How dare you try to bribe me?!" His eyes softened somewhat as he added, "Even if I wanted the money, it wouldn't help me to be a wealthy dead man, would it? They would kill me on the spot!"

Nosson grasped this opening with both hands. "For the amount of money I'm talking about, you shouldn't have a problem figuring that out. I'm talking about heavy gold bars and brilliant gems, and lots of each. Even after you split it with the other guards who partner with us, you'll be a multi-millionaire. You'll escape from here and build a new life for yourself in a different country."

"Let me see the money," the guard demanded.

"First you have to promise me that you will let me inside," Nosson retorted.

The guard hesitated for a long moment, torn between his love of wealth and his desire to avoid danger. "There are two other sentries, apart from myself, who will have to agree to this plan," he said at last. "One guards the ground level of the prison, which you'll need to bypass, and the other protects the basement, which is where the rabbi is being held."

"No problem," Nosson said with a confidence he did not feel. "I will bribe them as well."

"Show me the money!" the guard demanded again.

Nosson reached into his pocket and pulled out a handful of precious stones. They glinted on his palm even in the faint moonlight. From his other pocket, he pulled out a stack of gold coins, each worth more than the lifetime earnings of a prison guard.

The sentry gasped. "Alright," he said gruffly. "Go in and try to bribe the other two. But remember, I only agree to this plan if the other two are on it. If any of them refuses, you are not to tell them that I agreed. I don't wish to see my head roll tomorrow."

"Of course not," Nosson agreed, walking through the open prison gate.

The man guarding the ground floor of the prison was half-dozing in his seat, and he jumped up, startled, when Nosson walked in. "Who are you and what are you doing here?" he demanded, fear at being caught making his words sound angry.

"I'm here to offer you an incredible opportunity," Nosson said quietly. "If you allow the rabbi to escape, I will give you enough money to make you richer than the mayor, the deputy mayor, and the richest businessman in the city combined."

The guard stood up from his seat. "Are you crazy?" he hissed.

"No, I'm serious," Nosson said, reaching into his pocket and displaying his goods.

The guard's mouth dropped open. "I will need to escape from here myself," he murmured, his eyes never leaving the precious objects nestled on Nosson's palms. "And you will have to, as well. If you get caught, you will be killed. And what about the other guards?"

"The guard outside seems amenable to the plan," Nosson said carefully. "With your permission, I will go downstairs to speak to the sentry guarding the basement and get him on board as well."

"Go, go," the guard said, his eyes flashing greedily.

Nosson descended the rickety staircase into the damp prison cellar, his heart beating wildly. The basement guard was leaning against the wall, his arms folded across his chest. He did not look very happy to see Nosson, to say the least.

"Sir," Nosson ventured. "I would like to offer you an opportunity..." He repeated what he'd told the other two guards, but their third comrade did not seem moved.

"Absolutely not," the guard declared, fanatic loyalty glinting in his eyes. "I will not betray my government for all the money in the world. In fact, I will report you for this! How dare you try to bribe a representative of the law?!"

"I understand," Nosson said carefully. "I'm not talking about a mere fortune, but an incredible amount of money, more money than you ever knew existed."

"I don't care if you pay me enough money to make me richer than all the kings of Europe put together!" the guard roared. "I will not be a traitor! Now get out of here before I lock you up in one of these beautiful cells!"

Afraid the guard would make good on his promise, Nosson scurried back upstairs. The ground floor sentry looked at him hopefully. "Did he agree?"

"No," Nosson replied glumly. "He threatened to imprison me just for suggesting it."

The guard began cursing, unhappy that his workmate downstairs had destroyed his greedy fantasy. "Wait here," he said to Nosson. "I'll go call my friend in from outside, and we'll speak to the basement guard together to try to persuade him."

The two guards left Nosson standing at the security booth and went downstairs to speak to their friend. "With the amount of money he's planning on giving, we'll be millionaires forever!" the outside guard exclaimed.

"We'll leave the city now, together, and establish new lives far away," the upstairs guard added. "We'll enjoy the money in peace and security! You can't seriously be considering saying no to such fantastic wealth! This is a dream come true."

But their friend could not be swayed. "Absolutely not," he kept repeated. "I will never betray my country, not for a cent and not for all the money in the world. Absolutely not!"

The other two guards exchanged glances. The outside guard gave a little nod and before the basement guard could catch on to its meaning, both of his comrades were upon him, tackling him to the ground. The upstairs guard drew his sword, and seconds later, the basement sentry was dead in a pool of his own blood.

The other two guards froze in shock for a moment, momentarily horrified by their actions. The next minute, they shook themselves back into reality and went to unlock the rabbi's cell. With morning upon them in just a few hours, there was precious little time to lose before they were caught making their escape.

With a swift turn of the key, the door to the Vasserover Rav's cell was unlocked. Without bothering to poke their heads in and tell him that he could go free, the two guards went back upstairs to Nosson and collected their fantastic reward. They stuffed their pockets and lined their boots with the valuables and were gone within five minutes, disappearing into the darkness never to be seen in Vasserov again. Nosson, too, hastily

left the prison complex, returning to his hotel to rest.

The Vasserover Rav, who was learning Torah in his cell despite the unearthly hour, heard the key turn in the lock of his cell but no jailer appeared. After a few minutes, he carefully pulled open the iron door and peeked out. On the floor lay the dead prison guard in a puddle of congealing blood, but there was no one else in sight.

The *rav* looked around again to be sure and then tiptoed out of his cell. Seeing that the coast was clear, he sprinted up the stairs and out of the building, racing through the dark streets back to his home. Within moments, he was seated in his study, engrossed in a *sefer*, like the previous three weeks in jail had been nothing but a passing dream.

In the morning, three fresh prison guards came to relieve their friends from the nighttime shift. To their shock, they found the security booth outside the prison completely empty. There was no sign of the sentry who was supposed to be stationed inside. A similar scene greeted them inside the building; the man who was supposed to be guarding there had likewise disappeared.

Confused and worried, the new guards made their way to the basement where they stumbled upon the gruesome scene of their friend, dead on the floor. The door of the Vasserover Rav's cell was still wide open, and even without checking it, they knew that he was gone.

The guards rushed to call their superiors, and soon a huge search team was combing the streets of Vasserov in search of the escaped prisoner. It did not take long for them to find him, sitting serenely in front of his Gemara, learning in a sing-song. "Jew!" the policeman yelled in his ear, twisting the Vasserover Rav's hands behind his back and clicking on handcuffs. "Was one murder not enough for you? First you deposed of the mayor's son, and now you murdered the prison sentry. You will be held accountable for this!"

The Vasserover Rav shook his head. "I didn't kill him!" he protested vociferously. "I didn't kill the mayor's son, and I didn't kill the guard either!"

"And you expect us to believe that, huh?" the officer's eyes burned with a mixture of scorn, anger, and hatred. "The guard died all by himself, and you used magical powers to break free from your cell."

"I really didn't kill the guard," the *rav* stated, ignoring the policeman's sarcasm. "There was some sort of scuffle between the guards, and then I noticed that my cell was unlocked, so I just walked out. I saw the dead guard, and there was no one else around, so I came home. I was not part of any escape plan, sir. As you can see, I didn't run away; I just came straight home."

His captor didn't respond. There was complete silence as he dragged the *rav* back toward the prison, locking him back up in a cell.

Nosson, following the developments from a safe distance, was overcome with guilt. His amateur attempt at arranging the jailbreak had failed spectacularly, landing the *rav* into hotter water than before. Not only was the *rav*'s situation far more precarious, but now the fate of the entire Jewish community of Vasserov was also on the line. Thanks to his inexperience and naiveté, an entire city of Jews had become fodder for the voracious appetite of the anti-Semites.

All the Jews of Vasserov, young and old, undertook a fast to merit otheir salvation. They

thronged to shul, where they poured out their hearts with unrelenting tears, begging Hashem to save them. *Tefillah* was the only action they could take; there seemed to be no natural way out.

Nosson, overcome with responsibility for the dire situation, was desperate to do something, anything, to rectify his error. He thought and thought, trying to come up with a plan to salvage the situation along with all the Jewish lives at stake. Slowly, the seeds of an idea began to form in his mind, and he made his way to the gentile side of town to see if he would be able to carry it out

*To be continued...* 

Have a Wonderful Shabbos!
This story is taken from tape #TG 75-76

#### TORAS REB KALMAN HOTLINE

Vaadim & Shmussen given by **Reb Kalman Krohn zt"l** are now available by phone.

USA **732.913.5616** or **718.557.7711** E.Y. **02.313.6038** 

Option 1: Vaadim given in BMG
Option 2: Shmussen given in Adelphia
Option 3: Captivating stories taken from shiurim

To receive Vaadim by email or for questions and suggestions call/text 609.807.1783 or email torasrebkalman@gmail.com

Toras Reb Kalman Lakewood New Jersey 609.807.1783 torasrebkalman@gmail.com

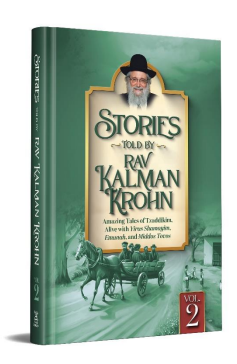
> Sponsored by: The Friedman Family The Schwab Family

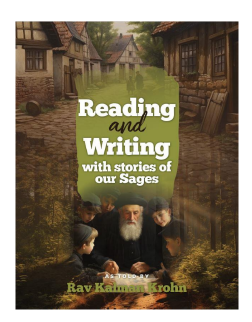
Volume TWO of the "Stories Told By Rav Kalman Krohn"
Book Series is NOW available at your local Judaica Store.

Volume One of the new curriculum series is NOW available for Schools to purchase.

Many schools have already placed their orders!

Call/email now to reserve your books while supplies last.

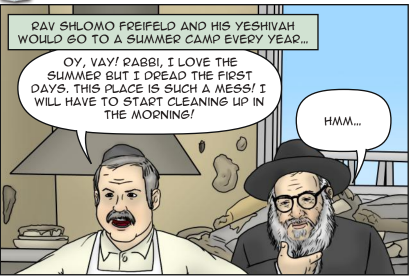




Call/text 609-807-1783 or Email torasrebkalman@gmail.com for a sample

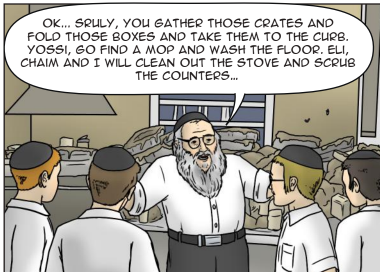
If you have exceptional content about Reb Kalman that you think should be inserted into book 3, please let us know.

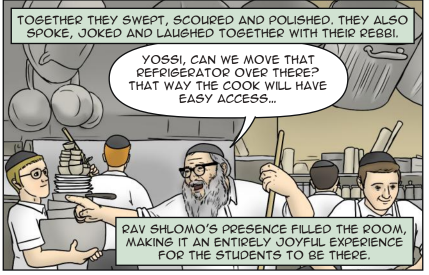
# LEARNING FROM OUR LEADERS PIRCHEI AGUDAS YISROEL OF AMERICA

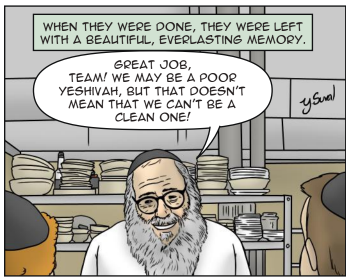




BACHURIM, THE KITCHEN IS A REAL MESS. THE COOK JUST LEFT FOR THE NIGHT, I'D LIKE TO GIVE HIM A SURPRISE FOR TOMORROW MORNING. ARE YOU INTERESTED IN CLEANING TONIGHT? SURE, REBBI!...WE'RE READY!







רי שָׁלמֹה זַצְײל NAS BORN IN EAST NEW YORK, TO בִּיילָא ANO רי שָׁלמֹה זַצִּייל FREIFELD. HE LEARNED רי שָׁלמֹה זַצִייל TORAS CHAIM (שְׁיבֶת רִי נְצְחָק AND LATER ATTENDED יְלְנִיד מֵבְּחָק אַ WHERE HE WAS A נְצֵייל אַבְּחָל יוֹ OF הַלְּמִיד מִבְּחָק אוֹ יְשִׁיבָת רִי תַּיִּים בֶּּךְלִין OF הַלְּמִיד מִבְּחָק וּאַ אוֹנְיִיל שִׁים אווּ אוּצִייל אוּ ווּשִׁים אווּ ווּשִׁים בית נְעָלְב HE MARRIED בּית נְעָלְב HE MARRIED בִית נְעָלְב ווּ ווּשְׁבָּת HE אוּ ווּשְׁבָּת רִי תַיִּים בָּרְלִין אוֹ מְנָהֵל TORONTO. או ווּשִׁים אווּ 1965 אוֹ אוֹשְׁבָּת רִי תַיִּים בְּרְלִין אוֹ מְנָהֵל פוֹ TORONTO. או ווּשִׁבּת רִי תַיִּים בְּרְלִין אוֹ מְנַהֵּל אוֹ אַלְינֶה OF יִשְׁיבֶּת ר' חַיִּים בֶּרְלִין OF אַרְגֵה AFTER THE יִשְׁיבֶּת ר' חַיִּים בַּרְלִין OF פוֹלֶל גוּר אַרְגֵה AFTER THE פוֹלֶל גוּר אַרָגיה REMAIN IN FAR ROCKAWAY AND FOUNDED הורה BECAME A MAGNET FOR ישיבה THE ישיבה BECAME A MAGNET FOR הורה BEARCHING, IDEALISTIC YOUNG MEN. HIS FIRST WIFE WAS אור 1983, AND IN 1984 HE MARRIED HIS SECOND WIFE, REBBETZIN SARA ETEL FREIFELD, י שלמה OVERFLOWED WITH LOVE OF ד' AND HIS PEOPLE, AND WAS A KEY FIGURE IN THE ESTABLISHMENT OF THE פְּעִילִים MOVEMENT IN אָרֶץ יִשְׂרָאֵל HE SINGLEHANDEDLY BROUGHT COUNTLESS OF THOUSANDS OF PEOPLE CLOSER TO THEIR JEWISH ROOTS. HIS תַּלְמִידִים INCLUDED MANY KEY JEWISH FIGURES SUCH AS R' MOSHE DOV STEIN צ"ל, R' SHMUEL BRAZIL, R' CHANINA HERZBERG AND R' MOSHE WEINBERGER.

For any inquiries or comments please feel free to call 347-838-0869 • Illustrated by: Yeshaya Suval



ל"ז תשרי 1925-1990 5685-5751

זכרוו צבי מרדכי

# גליון שיעורי הלכה

#### שיעורי הרה"ג ר' שמואל פעלדער שליט"א דומ"ץ בית מדרש גבוה, ליקוואוד

שיעורים שמסר הרב שליטייא בלילי שבתות בבוגרי (אלומני) בית מדרש גבוה הרב שליטייא עבר על הגליון

#### אז ישיר ישראל את ז השירה הזאת עלי באר ענו ז לה (כא, יז)

ובתרגומים ׳בְּבֵן שַׁבַּח יִשְׂרָאֵל יָת תּוּשְׁבַּחְתָּא׳. ענין השירה הוא שבח, וענין הברכה הוא שבח, ולכן כתב הדבר יעקב (פסחים קטז) בשם הברכ״א ליישב שמזה הטעם לא היו הלויים מברכים על שירתם בדוכן, לפי שעצם השירה הוא שבח וכן מהות הברכה הוא שבח, ואין טעם להקדים שבח לפני שמשבחים.

#### גדר 'לצמאו' המחייב ברכה על שתיית מים

#### N

#### שתיית מים להעביר מאכל הנתקע בגרונו

**בשיעור** זה נעסוק בכמה וכמה ציורים של שתיית מים, שיש לדון בהם אם יש לברך ברכת שהכל לפניה וברכת בורא נפשות רבות לאחריה.

**כתב** השו״ע (סי׳ רד סעי׳ ז) השותה מים לצמאו מברך שהכל, ולאחריו בורא נפשות רבות, אבל אם חנקתיה אומצא ושתה מים להעביר האומצא אינו מברך לא לפניו ולא לאחריו, עכ״ל. אומצא פי׳ חתיכת בשר, וה״ה לכל מאכל שנתקע בגרון, ששותים מים כדי להחליקו ולא בכדי לרוות צמאון, על שתיה כזו אין מברכים כלל לא לפניה ולא לאחריה.

**עתה** עלינו לברר היטב גדר פטור ברכה על שתיית חנקתיה אומצא, מה נכלל בו, כדי לידע הדין וההלכה בכמה מקרים נוספים שאף הם אינם שתיה לצמאו אם הם יהיו פטורים מברכה או חייבים בה.

**במושכל** ראשון היה נראה לומר, שיחנקתיה אומצאי דוקא פטור מברכה, מפני שבה אינו משתמש עם המים לתכלית משקה כלל, אלא משתמש בהם כעץ בעלמא לדחוף את האוכל הנתקע בגרון, בדוגמת זה יש להביא ציור נוסף מצוי, הנוטל גלולה (pill) לבליעה, ומשתמש בשתיית מים כדי לדחוף את הגלולה פנימה לבית הבליעה, שאף בזה אינו שותה את המים לתכלית ומטרת משקה, אלא כעץ בעלמא לדחוף באמצעותו את הגלולה פנימה ולכן בהם בודאי אינו מברך על שתייתם.

**אבל** אם משתמש במים כמשקה אלא שאינו שותהו לצמאו, יש מקום לומר שבכהייג יהא מברך עליו תחלה וסוף, וכגון כשיש לו ספק ברכה ורוצה לשתות רביעית מים כדי להתחייב בודאי בברכה, דבכהייג הגם שלא שתהו לצמאו מיימ השתמש בו כמשקה המחייב ברכה.

אולם הביאור הלכה (שם ד״ה השותה) הוכיח שיחנקתיה אומצא׳ הוא לאו דוקא, אלא כל שאינו לצמאו בכלל חנקתיה אומצא הוא, ולכך השותה מים מפני ספק ברכה שלא לצמאו אינו מברך עליו כלל, כי גדר המחייב ברכה הוא לצמאו. אמנם ראה שם במשנ״ב (סק״מ), שכל שנהנה קצת בשתייתו הרי זה מוכיח שהוא צמא קצת וממילא שתייתו מחוייבת בברכה.

#### - 1

#### שתיית מים כדי למנוע צמאון עתידי

עדיין צריכים אנו למודעי בבירור גדר ילצמאוי, מה יהא הדין בערב תענית שרגילים לשתות הרבה הגם שאינם צמאים, במטרה שיישאר לחות בגוף לזמן ממושך, וממילא לאחר כניסת התענית לא יהא צמא, כמו"כ היוצא לדרך בימי הקיץ החמים ויודע שכשיהא בדרך יצמא למים, ולכן מקדים רפואה למכה לשתות בטרם יציאתו לדרך הגם שעתה בשתותו איננו צמא, האם מקרים אלו נכללים בגדר לצמאו, מאחר ותכלית תועלת השתיה לרוויה מתקיימת בהם, להרוות את הצמאון העתיד לבוא וא"כ שתיה זו חייבת בברכה, או שמא אין חיוב הברכה תלויה בתועלת רויית השתיה לגוף בלבד, אלא רק אם בנוסף מתלווה אליו גם הנאת גרון, וכפי שהוא בעת שאדם צמא ותאב למים אזי כששותה ומפיק צמאונו נהנה גרונו, ולפי"ז אם עתה בשתותו איננו צמא כלל אע"פ שמרווהו לעתיד, לא יהא חייב בברכה.

כשנבוא לדקדק מהמשנייב למצוא פתרון לנידון זה, נמצא בדבריו דיוקים סותרים שצריך לידע איך ליישבם, עכייפ לא ניתן להוכיח ממנו כאיזה צד לפשוט שאלה זו. אמנם מצינו שכבר דנו בזה קדמאי, האשל אברהם מבוטשאטש (שם), דיבר מפורש ממקרה זה, וצידד לומר שגם שתיה המועילה לצמאון עתידי הוי בכלל שותה לצמאו שמברך על שתייתו. וכן כתב האמרי אמת (ליקוטים ברכות מד.). אולם בדעת תורה למהרשיים (סיי רד סעיי ז), הביא את דברי הגהייק מבוטשאטש, והשיג עליו בזהייל, והעיקר נוטה לברד רק כשהוא צמא כבר. עכיילא.

החזיק בכתבי הא"א, וא"כ יש לסמוך עליו יותר, זה אינו, דהא יש לידע שהמהרש"ם עצמו ג"כ העתיק את חידושי הרב אשל אברהם וקרא שם הספר יכתבי הדעת קדושיםי ושם נמצא כתוב בהעתקתו בענינינו (סיי רד סעי ז) בזה"ל, מים שלא לצמאו אין מברך. אם שותהו קודם השינה ניודע שבודאי יצמא אחר כך, אולי שייך לברך היטב, עכ"ל. הרי שגם בהעתקת המהרש"ם מכתבי הא"א עולה שנטיית האשל אברהם היתה לחייב ברכה בשותה לרוות צימאון עתידי. וא"כ אין זה שהדעת תורה סותר את האשל אברהם הנדפס, אלא הוא סותר גם את העתקת עצמו מחידושי האשל אברהם, א"כ בעל כרחך צריך לומר שנפלה טעות קטנה בספר דעת תורה למהרש"ם שתיבת יעכ"די המופיעה כאמור בסוף הקטע שם, צריך להקדימה מעט ולהניחה קודם תיבת יתהעיקר, עייש. ולפייז יתייישב הכל על נכון, שבתחילה הביא הדעת תורה את דברי הא"א שיש ילברך על צמאון עתידי, כפי ששיטתו ברורה כן בספרו אשל אברהם הנדפס ובכתבי הדעת קדושים, ושם צריך להניח תיבת יעכ"די, ואח"כ כתב הדעת תורה דברי עצמו להשיג על הא"א,

<sup>א</sup> בפנים הצגנו את דברי הדעת תורה למהרשיים כהשגה על האשל אברהם שהביא שם מקודם, אמנם בספר דעת תורה כפי שהוא לפנינו, בתחילה הביא את האשל אברהם ואחייכ המשיך בדבריו המובאים בפנים כהשגה, וסיים בתיבת יעכ״די, לפי״ז עולה, שכל דבריו הם רק העתקה מהאשל אברהם מבוטשאטש ללא כל הוספה והשגה ממנו (- מהמהרש״ם), והגם שבתחילה הביא את אברהם מבוטשאטש ללא כל הוספה והשגה ממנו (- מהמהרש״ם), והגם שבתחילה הביא את דברי הא״א שכתב לסבור שיש לברך על צמאון עתידי, וא״כ אין סיים בהיפך שאין לברך עליו, נצטרך לומר, שמיימ הא״א במסקנת דבריו הכריע שהעיקר שאין לברך על צמאון עתידי אלא רק אם בעת שתייתו הוא צמא. אם כנים הדברים להותיר את דברי הדעת תורה כפי שהוא לפנינו, מרי שדבריו בשם האשל אברהם סותרים הם את מה שנמצא לפנינו נדפס באשל אברהם שדעתו נוטה שיש לברך על צמאון עתידי. ואין לומר כפי שכתבו כמה ספרים שאין הכי נמי יש כאן סתירה בדעת האשל אברהם, וכתבו שיש להעדיף לתלות הטעות בתלמיד שהעתיק את האשל אברהם הנדפס, ולתפוס לנכון את דברי המהרש״ם בשם האשל אברהם, בנימוק שכפי הידוע המהרש״ם בה מדעס, ולתפוס לנכון את דברי המהרש״ם בשם האשל אברהם, בנימוק שכפי הידוע המהרש״ם

**פוסקי** זמנינו גייכ נדרשו לנידון זה, השבט הלוי (חייי סיי מב אות יב) כתב בזהייל, ולבי נוטה דגם השותה כדי שלא יצמא אחייכ שצריך לברך, עכייל. אולם בספר אשרי האיש (חייא פלייו סקיייח), ובספר זאת הברכה (עמי 111), הביאו מהגרייש אלישיב שאין לברך בערב תענית כשאינו צמא כלל ושותה רק בכדי שלא יהא צמא בתענית, וכן סבר הגריינ קרליץ כפי שמובא משמו בחוט שני (ברכות עמי קצד). וכייכ להשיב הגרייח קנייבסקי בספר לקט שאלות מצויות (חייה עמי לד)יב.

**להלכה**, לאחר שראינו מחלוקתם של הפוסקים, מידי ספק לא יצאנו, וספק ברכות להקל, לכן השותה שלא לצימאון כדי למנוע צימאון עתידי, אינו מברך לא לפניה ולא לאחריה. והרוצה לחוש לדעת הפוסקים המצריכים ברכה, יחייב עצמו בברכה ע״י שיערב במים קצת משקה אחר בשיעור שיתן טעם במים, ואז לכו״ע יהא חייב עליו ברכה.

#### ٦

#### שתיית מים צוננים או חמים כדי לקרר או לחמם עצמו

**נידון** נוסף יש לדון בשותה מים קרים בימי הקיץ כדי לקרר את עצמו, או השותה מים חמים בימי החורף כדי לחמם עצמו. לנידון זה יש יתרון מהנידון הקודם לחייבו בברכה, משום שבכה״ג בשעת שתיה יש לאדם השותה הנאה הבאה לו ע״י השתיה, אך מאידך גרע מהנידון הקודם בכך שאינו שותה לצמאון כלל לא לרווית צמאון עכשוי ואף לא לרווית צמאון עתידי, אלא נהנה רק מחמימות או קרירות המים דרכם מתחמם או מתקרר גופו.

הנה, באמרי נועם להגר״א עמ״ס ברכות (מה.) כתב בזה״ל, אם שותה תה בלא סוכר, אין לו לברך אפילו ברכה ראשונה אם שותה שלא לצמאו, עכ״ל. הגם שלא פירש בדבריו לאיזה סיבה שותה את התה שלא לצמאו, אך בפשטות מדבר ששותהו כדי לחמם עצמו כפי שמצוי בימים הקרים ששותים משום כן, ובכה״ג סבר הגר״א שאין לברך עליו לפי ששתאו שלא לצמאוי. וכ״כ הגר״מ שטרנבוך בספרו הלכות הגר״א ומנהגיו (אות קסד), להביא מכת״י אור חדש, שם מובא מהגר״א מפורש שאם שותה חמין כדי לפי ששתאו שלא לצמאוי. וכ״כ הגר״מ שטרנבוך בספרו הלכות הגר״א ומנהגיו (אות קסד), להביא מכת״י אור חדש, שם מובא מהגר״א מפורש שאם שותה חמין כדי להתחמם או כדי לעכל המזון אין לו לברך על שתייתו, עכ״ד״.

**אולם** בשוית פעולת צדיק (צאלח, חלק א סימן פג, במהדו׳ ישנה סי׳ פב), כתב וזייל, ומיהו השותה מים קרים בימות החמה לקרר גופו אעפייי שאינו לצמאו, הרי זה מברך עליו דהא נהנה ממנו, כך מצאתי בכייי הרב פרייח זייל, עכייליּ.

דעת חכמי זמנינו, בספר שלמי תודה (ברכות עמי יח) הביא מהגראייל שטיינמן שהשותה תה חם ללא סוכר שלא לצמאו כדי לחמם עצמו אינו מברך עליו, מכיון שעצם ההתחממות מהם איננה הנאה המחייבת ברכה. עוד הביא (שם) מהגריינ קרליץ בהיפך שיש לברך עליהם, מאחר והחמימות חשיבא הנאה. וכן הביא שם לפני כן (עמי טז), מהגרייח קנייבסקי שהנאת חמימות התה הוי הנאה ומברכים עליהי.

ברם, יש לידע שטעם החולקים הסבורים שאין לברך, גם הם מסכימים עם מציאות זו שהנאת ההתקררות או ההתחממות חשיבא הנאה, אלא שלדעתם אין מברכים על הנאה זו דאין ברכת המים אלא על הנאה הבא לו מחמת צמאון למים, וכנייל.

**להלכה**, אף בזה לא יצאנו מידי ספק, וממילא מספק אין לברך, וכפי שאמרנו בנידון הקודם אף כאן נאמר שהרוצה לחוש לדעת הפוסקים המצריכים ברכה, יחייב עצמו בברכה עיי שיערב במים קצת משקה אחר בשיעור שיתן טעם במים, ואז לכו״ע יהא חייב עליו ברכה, או שיברך על דבר אחר ויפטרנו.

#### 7

#### שתיית מים חמים להנאה

**מיהו** יש להבחין בחילוק בשתיית מים חמים, שיש השותים מים חמים להנאתם, כלומר שאינם שותים אותם לצמאם ואף לא להנאה צדדית לחממם, אלא יש להם הנאה מעצם שתיית מים חמים, הדעת נוטה שיש לברך על שתייתם, מכיון שהנאה זו דומה להנאת חיך של השותה לצמאו. שכן שמעתי שהמנהג היה לברך על שתיית מכיון שהנאה זו דומה להנאת חיך של השותה לצמאו. שכור חדש הנ״ל שלא לברך על שתיית תה חם, מדבר ממקרה בו שותה את המים חמים כדי לחמם את עצמו, וא״כ אינם סותרים למקרה זה בו שותהו להנאתו.

#### ħ

#### שתיית מים לרפואה או למניעת אכילה

השותה מים בכמות גדולה לצורך בריאותו כפי שציווהו הרופא, וכן מינקת ששותה הרבה כדי להרבות החלב, פשוט הדבר שאם אינם צמאים ושותים רק מחמת הסיבות הנ״ל, אזי אין להם לברך על שתיית המים.

**כמו״כ** מצוי הדבר באנשים העושים דיאטה (diet), ששותים הרבה מים שעי״ז מרגישים המה מילוי כרס, וממילא נפחת תאבונם לאכילה, שתיה לצורך זה דינו כשותה מים שלא לצמאו שאינו מברך עליה, וכ״כ בשערי הברכה (פי״ח הע׳ עג).

אמנם יראים לשתות באופנים אלו ללא ברכה מחשש אולי הם כן קצת צמאים וממילא מחוייבים ברכה, העצה הטובה להם שלפני שתיה ראשונה יברכו על דבר אחר שברכתו שהכל ויפטרו את המים, ויועיל להם ברכה זו לכל הכוסות שישתו במשך כל היום אם לא שינו את מקומם לצאת החוצה, אך אם שינו מקומם יעשו שוב עצה הנ״ל לפטור את שתיית המים בדבר אחר ויועיל להם לכל הכוסות שתיה הנוספות.

למעשה, השותה מים שלא לצמאו אינו מברך לא לפניה ולא לאחריה, להלן יתבארו פרטי דינים מה נחשב לצמאו ומה אינו נחשב לצמאו. א. השותה כדי להעביר מאכל הנתקע בגרונו, וכן כדי להחליק את בליעת הגלולה (pill), אינו מברך עליו. ב. המרבה לשתות שלא לצמאו בערב תענית או קודם יציאתו לדרך בימי הקיץ, במטרה למנוע צמאון עתידי, נח' בו הפוסקים, ודעת רובם שלא לברך בכה"ג. ג. השותה מים חמים עצמו או מים קרים לקרר עצמו אך לא לצימאון, אינו מברך עליו. ד. השותה מים חמים כי ערב לו שתייתם אך אינו לצמאו, מנהג העולם לברך עליו. ה. המרבה לשתות לרפואה או מינקת השותה להרבות חלב אך לא לצמא, אינם מברכים עליו. ו. המרבה לשתות מים מטעמי דיאטה (diet) אך שלא לצמא, אין לו לברך עליו.

שלדעתו העיקר הוא שאין לברך אלא אם בעת שתייתו הוא צמא. וראה זה חדש שזיכנו הי לברר סוגיה זו ישיטת האשל אברהם והדעייתי שרבים נבוכו בה ולא העלו לה ארוכה.

בראה גם בתשובת הגר״ח קנייבסקי הנדפסת בספר מועדי הגר״ח (ח״ב תשובה שסג), שהשותה הרבה מים לפני הצום כדי להקל על עצמו את הצום ולא משום שצמא, אם אינו נהנה כלל אין לו לברבה אום במשובת הגרח״ק הנדפסת בשיח התורה (ח״א עמ׳ רצ), הניח הדבר בצ״ע.

<sup>4</sup> אולם ראה ביאור אחר בדברי הגר״א המובאים באמרי נועם שם בתוך סוגריים מרובעות, [דברי סוגריים הללו אינם מהגר״א עצמו, ואף לא מהתלמיד שכתב את החידושים מפיו, כי אם מהמוציא את הספר לאור, הלא הוא הגאון רי אריה לייב ליפקין זצ״ל], וו״ל הכותב, כוונתו, משחתה רק כדי שלא לצאת אליבא ריקנא ואינו צמא, עכ״ל. הרי מדברי הכותב טעם אחר לשתיית התה כדי שלא לצאת אליבא דריקנא. אולם אנו נקטנו בפנים לבאר את סיבת השתיה כדי לחמם עצמו, וכפי שמצוי בשתיית תה, וכדברינו אף יובא בפנים בסמוך ממקור אחר מהגר״א, שם כתוב מפורש שכך סבר הגר״א להלכה לענין שתיית תה לחמם עצמו שאינו בכלל לצמאו ולכן אינו מברך עליו, עיי״ש. וא״כ מוטב לנו לתפוס כן גם בביאור דבריו באמרי נועם, ובכך להשוות

<sup>†</sup> בספר חסד לאלפים של בעל הפלא יועץ (סיי רה סעי׳ ד), כתב בזה״ל, ומאומרם השותה מים לצמאו, יש מסתפקים בשותה מים קרים בימות הקיץ שלא לצמאו אלא מפני כי יחם לבבו [כלומר שסיבת שתייתו היא משום שחם לו], שאין ראוי לברך, עכ״ל. נראה מדבריו, שלא מוחלט אצלו שאין לברך, אלא שמכיון שהדבר מסופק בעיניו די לו בזה בכדי שלא יברכו בכה״ג מספק.

הבחמשך דבריו שם, הביא אף ראיה לדברי הפר״ח ממשמעות הגמ׳ (ברכות מד:), ששאלה ילצמאו׳ לאפוקי מאי, ותירצה לאפוקי מי שחנקתיה אומצא. משמע שרק בכה״ג דחנתקיה אומצא שאינו נהנה כלל מגוף המים אז אינו בכלל חיוב ברכה, אך אם נהנה מהמים עצמם, גם אם אין הנאתו מתכלית המים להרוות צמאונו, אך נהנה מהם בכך שהם מקררים או מחממים אותו, הרי זה חייב בברכה, עכת״ד.

י ראה גם בשם הגרח״ק בספר נזר החיים (טיגר, עמ׳ קפ), שכתב להרחיב הדיבור, שאכן אם אינו נהנה כלל בחמימותו אין לו לברך עליו.

#### פרשת בלק

#### דיני עירוי וגוש

#### סעודת ליל שבת

א. סיר שבתוכו מים רותחים, המים שבו מבשלים גם אחרי שהורידו את הסיר מהאש [והוא הנקרא יכלי ראשון'], שפיכת רותחים מכלי ראשון על דבר לא מבושל גורם לבישולו [והוא הנקרא יעירוי מכלי ראשון'], לכן אסור לשפוך מים רותחים מכלי ראשון על תמצית תה קרה הנמצאת בכוס, אלא ישפוך בתחילה את המים בכוס ואחר כך ישים את תמצית התה (שִּשִ"ל פ״ה ס״ק נט. ב. טוב להימנע משפיכת מים מכלי ראשון על סוכר, קפה, אבקת חלב, אבקת קקאו אפילו אם אלה כבר נתבשלו בתהליך הייצור, אלא ישפוך תחילה את המים החמים לתוך כלי ואחר כך יוסף את החומרים (שס ס״ק נה).

#### סעודת יום שבת

א. אסור לשים בקבוק עם חלב בתוך כלי ראשון אע״פ שאינו עומד על גבי האש, ואם יש הרבה חלב בבקבוק שלעולם לא יוכל להגיע ליד סולדת, מותר להכניסו לתוך כלי ראשון, מותר לשים בקבוק עם חלב לתוך כלי ריק ולשפוך עליו מים רותחים מכלי ראשון כדי לחמם את החלב, וצריך להקפיד שהמים החמים לא יכסו את הבקבוק לגמרי [משום איסור הטמנה] (פו״ע פית סי״ג, פפ״ל פ״ל פ״ל נה–נו). ב. יש מאכלים הנקראים בפי חז׳יל יקלי הבישולי והם מתבשלים גם בכלי שני [כשהוא חם כדי יד סולדת], ולא ידוע איזה מאכלים הם קלי הבישול, לפיכך צריך להחמיר בכל דבר שאינו מבושל שמא הוא מקלי הבישול ומתבשל גם בכלי שני, ולכן אסור להשים ביצה חיה בתוך תבשיל חם שבצלחת, וכן אסור להשים קקאו [שלא עבר בישול], קפה שחור, דבש וכדי לתוך כוס עם מים רותחים אפילו שהכוס היא כלי שני. יוצאים מהכלל הם מים ושמן שמותר להשים אותם בתוך כלי שני סוכר, אבקת קקאו, קפה נמס, מכיון אפילו שאינם מבושלים. מותר לשים בתוך כלי שני סוכר, אבקת קקאו, קפה נמס, מכיון שחומרים אלה נתבשלו בזמן ייצורם [ובדבר יבש אין בישול אחרי בישול] (פס פ״ק סל).

#### סעודה שלישית

א. דבר גוש [חתיכת בשר וכדי] מבשל גם בכלי שני, כיון שהחום נמצא בתוכם, לכן אין לשפוך מרק קר על גבי נתח בשר חם [בכדי יד סולדת] הנמצא בצלחת, אולם מותר לשים מלח שולחן או מלח בישול על גבי בשר או תפוח אדמה חמים, כיון שהמלח כבר התבשל.
ב. המוריד סיר רותח מהאש יקפיד שלא להניחה על גבי מגבת רטובה, כי המים שבמגבת מתבשלים מחום הסיר (שס ס״ק סו). מותר לשטוף ביצה רותחת תחת ברז מים קרים, כיון שהמים היורדים על הביצה זורמים ואינם מספיקים להתבשל, אבל אין לשים ביצה חמה בכוס מים קרים (שס ס״ק סו).



גיליון מס' 569 פרשת בלק תשפ"ד שנה שתים עשרה

לעילוי נשמת הגה"ק רבי **חיים** ב"ר **משה** ה**'אור החיים'** הקדוש זי"ע נלב"ע ט"ו תמוז תק"ג תנצב"ה

#### בעלי אסופות - צום י"ז בתמוז∞

#### התחלת ימי בין המצרים

כתב רבינו זצ"ל, כל דיני בין המצרים מתחילים כבר מליל י"ז בתמוז, (וכ"כ בארחות רבנו ח"ב עמוד קכ"ז בשם אביו מרן הקה"י זצ"ל), והיינו מעת שקיעת החמה, (דולה ומשקה סי' תקנ"א וכ"כ בס' שמענו כן ראינו מעת שקיעת החמה, (דולה ומשקה סי' תקנ"א וכ"כ בס' שמענו כן ראינו ח"ב פ"ט סי' י"ב לענין משנכנס אב שהוא מהשקיעה של ר"ח וע"ש הערה כ"ז שאמר רבינו זצ"ל לשואלים דעדיף לשלוח הזמנות לחתונה לפני י"ז בתמוז כדי למעט בשמחה), ואף במלוה מלכה שתמיד אכל בשר כשחל מוצ"ש בליל י"ז בתמוז אכל רק דג, כי המשנ"ב מזכיר בביאוה"ל (סי' תקנ"א ס"א ד"ה מר"ח) דיום י"ז בתמוז דינו כתשעת הימים, ואף שבשונה הלכות (סעיף ל"ח) השיג ע"ז שהוא ט"ס הימים, ואף שבשונה הלכות (סעיף ל"ח) השיג ע"ז שהוא ט"ס ע"ש, וכמש"כ מהרש"ם בדעת תורה שם, מ"מ הואיל ונפק מפומיה דהמשנ"ב החמיר בזה, (אלא ד"א של הלכה פנ"ב ס"ב פתחי מיים ח"א מועדים סל"ז ועי' שם ח"ב סי"ז דבצום גדליה לא החמיר בזה).

#### ההרגשה בבית רבינו בבין המצרים

מי"ז בתמוז הורגש בבית אוירה של אבל, אמנם לבנות היה כבר חופש והחברות נסעו לים, אבל אבא לא הרשה לנו לנסוע, באומרו כי אלו ימי אבל וסכנה. בימים אלו לא שרנו, לא קנינו בגדים או נעלים, ולא תפרנו בגדים חדשים. רק בגדים ישנים היו מתקנים. עד לאחר תשעה באב לא דברו בבית על תכניות לבין הזמנים, והרבנית ע"ה לא השיבה על שאלות מה ואיך להתארגן (שיח איש בין המצרים עמוד רס"ח מס' בית אמי פי"ט עמוד להתארגן (שיח איש בין המצרים עמוד על רבינו דוק של עצבות (שם), ובפרט בת"ב שהיה ש"צ באמירת הקינות ומקונן בקול בכי ונהי, ושומע מגילת איכה מתוך קלף.

#### תיקון חצות

אמר רבינו זצ"ל, ששמע מאביו מרן הקה"י זצ"ל שבישיבה בנובהרדוק נהגו כל בני הישיבה לומר בציבור תיקון חצות בבין המצרים כל יום בצהרים, ומסתמא היה זה ע"פ הסבא מנובהרדוק זצ"ל, וגם היום זה דבר טוב לעשות כן היכא דאפשר (קרא עלי מועד פ"ב הערה כ"ג), ואמר רבינו זצ"ל שכל השנה יש ענין לומר אבל לענין בין המצרים יש יותר ענין וכמו שמצינו במשנ"ב (סי' תקנ"א ס"ק ק"ג) לענין חצות היום שכתב וז"ל ובכונת האר"י כתב שיתאבל בימים ההם אחר חצי היום ויבכה כמו חצי שעה עכ"ל, (דעת נוטה השכמת הבקר הערות סי' כ"ג). ולענין בחור ישיבה השיב שיעשה כרצונו (שם).

#### תנאי שאין מקבל התענית בלילה

ההולך לישון בליל התענית ולא התנה שאין מקבל התענית אסור לאכול כשקם קודם עלוה"ש (שו"ע סי' תקס"ד), וכ"ז ביושן שינת קבע על מיטתו ולא בנרדם על השולחן (קרא עלי מועד פ"א הערה ז), וכתב לי רבינו זצ"ל דלא מהניא תנאי מעתה ועד עולם שרוצה לאכול בקומו אחר ליל התענית, רק צריך להתנות בכל תענית קודם שהולך לישן, ולכתחילה לא סגי בתנאי במחשבה ערידא רק יתנה בפיו, (קרא עלי מועד פ"א הערה ז)

#### לסמוך על עלוה"ש השני

רבינו זצ"ל היה סומך לענין זה לאכול ע"י תנאי עד עלוה"ש, על זמן עלוה"ש השני, והיה שולח אותי לביהכנ"ס לראות בלוח א"י מתי עלות השחר שיוכל לקום ולאכול. וכ"כ בס' ארחות רבינו (ח"ב עמוד קס"ב) בשם מרן החזו"א שהיה אומר למקורביו בערב התענית שיעשו תנאי שאין מקבלים התענית בשינה ניקומו ויאכלו לפני החצי שעה שקודם עלוה"ש בלוח א"י, וכתב

#### ניתן לתרום גם במכשירי "קהילות" ו"נדרים פלוס" בבתי הכנסת,

יש ללחוץ על לחצן 'קופות נוספות' ובחיפוש 'דברי שי"ח', או בטלפון:

נדרים פלוס 03-7630585 שלוחה- **1586** קהילות 073-2757000 שלוחה

רבינו זצ"ל, דבכה"ג שהתנה יכול לאכול גם לדעת הזהר המובא במשנ"ב (סי׳ פ״ט סקכ״ח) וכעין מש"כ שם המשנ"ב בשם מהרח"ו לגבי מי שחלוש (כ״כ בהערה לס׳ קרא עלי מועד פ״א הערה ב״).

#### ריבוי אכילה ערב התענית

בענין מש"כ בבאה"ט (סו"ס תקס"ח) וא"ר (סי' תקס"ג) שלא יאכל בליל התענית יותר מהרגיל דאז לא יועיל לו התענית שהרי אותו מותר ישמור לגופו ליום מחר, אמר לי רבינו זצ"ל דהמשנ"ב לא העתיק דבריהם, וגם י"ל דהם מיירי שם רק בתענית יחיד אבל בתענית ציבור החיוב בעצם מניעת אכילה, וכמו ביו"כ שיש מצוה לאכול בערב יוה"כ והחיוב רק במניעת האכילה בצום.

#### שתיה מרובה קודם תענית

מי ששותה קודם התענית שלא יהיה צמא בתענית אבל כעת אינו צמא אם אינו נהנה כלל אינו מברך על זה (מועדי הגר"ח ח"ב סי' שס"ג) דשתיה שלא יהיה יבש או לסגולה לא חשיב לצמאו (שמענו כן ראינו ח"א פי"ג סי' ג').

#### מים לבליעת תרופה בתענית

בענין מי שצריך מים לבליעת תרופה בתענית כתב רבינו זצ"ל שיש עצה לעשות המים מרים, כגון לתת בתוכם אפר וכה"ג שאז אין ראוי לשתיה כמבואר ברמב"ם (פ״ה מיסוה״ת ה״ח) ע"ש (כ״כ בהערה לס׳ קרא עלי מועד פ״א הערה ג).

#### רחיצה בג' תעניות

מן הדין שרי לרחוץ בג' תעניות ורק בט"ב אסור, ועכשיו אין נוהגים לרחוץ בחמין אבל בצונן מותר אפי' כל הגוף, ופניו ידיו ורגליו מותר אף בחמין (קרא עלי מועד פ"א הערה ט"ו).

#### קטן באמירת עננו

קטן אי"צ להשלים תענית אפי' נעשה בר מצוה למחר, ומעולם לא שמענו שינהגו שיאמר עננו אף כשמתענה לחינוך עד מנחה, כיון שאינו חייב בתענית (כ"כ רבינו בהערה לס' קרא עלי מועד פ"א הערה ד ועי' במועדי הגר"ח ח"ב סי' חי"ז שהשיב למעשה שיכול לומר ועי' בביאוה"ל סי' תק"נ ד"ה הכל שאין חינוך לתעניות, ובס' שמענו כן ראינו ח"ב פ"ט סי' ג' השיב רבינו שאין להשלים התענית לפני בר מצוה רק מתענה קצת לשעות).

#### בענין נ"כ בתענית במנחה גדולה

השיב רבינו זצ"ל שהמנהג בבני ברק שכהנים נושאים כפיהם בתענית גם במנחה גדולה, (שמענו כן ראינו ח"ב פ"ט ס" ב"), וכ"כ בקונטרס הזכרונות (ס" כ"ח ס"ה) שבביהכנ"ס של מרן החזו"א נשאו כפים בת"צ במנחה גדולה כמש"כ בחזו"א (אר"ח ס" כ"), והבביא רבינו מש"כ אביו בקה"י ברכות (ס" כ"ט) דאע"פ שהחזו"א בספרו הניח ד"ז בצ"ע מ"מ הסכים למעשה דכן ראוי לעשות שלא להפסיד מצות נ"כ, והורה רבינו זצ"ל דאף בכהן יחידי דמבואר במשנ"ב (ס" קכ"ח סקל"א) דהוא רק מדרבנן מ"מ יש לכהן זה לישא כפיו במנחה גדולה דהכריע החזו"א דנ"כ בתענית במנחה גדולה הוא חיוב גמור (מנחת עיון עמוד צ"ח ולמש"כ בס" הזכרון מאש וממים עמוד שכ"ב דעת החזו"א דגם בכהן יחידי יש קיום מצוה מה"ת ורק חיוב ליכא), ואמר רבינו זצ"ל דגם מי שאינו נוהג לישא כפיו בתענית במנחה גדולה אם נמצא כעת במקום לישא כפיו בתענית במנחה גדולה אם נמצא כעת במקום שהמנהג לישא כפיו יעשה נ"כ, (מנהגי ביהכנ"ס חזו"א פ"ח ס"א).

#### מדור זה נכתב לעילוי נשמת

אבי מורי הרב ברוך מאיר ב"ר יעקב ישעיהו ויסברג זצ"ל ואמי מורתי מרת רבקה בת רבי פסח יעקב אנגל זצ"ל תנצב"ה

#### עורך: יצחק גולדשטוף

## שנים קדמוניות על גדולי הדורות

עובדות חדשות ונדירות מפי רבינו מרן זצוק"ל!

#### מדור שַנִים קַדְמוֹנִיּוֹת - לשבועות הבאים בעזה"י

הג"ר דוב (בערל) רוטשטיין זצ"ל (כ"ח אייר תשס"ג) | הגאון רבי ישראל מאיר יוטקובסקי (נלב"ע י"ח תמוז תשס"ו) הגה"צ רבי נחמן לייכטנוג ממתפללי בית הכנסת 'לדרמן' | בת רבינו הרבנית הצדקנית מרת חנה שטינמן ע"ה (ג) (י"ג אלול תשע"ד) נשמח לקבל מקוראינו הנאמנים מסמכים, תמונות, עובדות ומעשיות הקשורים להנ"ל

# הגאון רבי שלמה כהן זצ"ל חתן רבי יעקב הלפרין (ד' סיון תשל"א)

רבי שלמה כהן זצ"ל נכדו של הגאון ה'חשק שלמה' מוילנא זי"ע נולד ביום ל' סיון תרס"ו, בנערותו הסתופף בצילו של מרן הגרח"ע זלל"ה, ובהיותו כבן שבע עשרה בלבד כאשר שהה בעיירת המרפא 'ולקניק' הסמוכה לוילנא, שהה שם גם מרן החזון איש זצ"ל, ועיניו נחו על הבחור הצעיר. כאשר בירר אודותיו ביקש לקבוע עמו לימוד בחברותא, וכך למדו שניהם כמה שנים, כאשר רבי שלמה זוכה לקבל מהחזון איש תורה ויראת שמים ולשאוב מלוא חופנים ממעיינו. בכמה מקומות החזון איש אף מזכיר בספריו ברמז את הרב ש"כ שיחיה' או 'הרש"ך נ"י'. גם אחרי כן המשיך הקשר העמוק ביניהם ורבי שלמה ז"ל זכה לקירבה יתירה. נלב"ע בבני ברק ד' סיון תשל"א.

#### למי הוא שייך?

החזון איש היה זה ששידך את רבי שלמה ז"ל.היה זה כאשר באחד הימים הציע למקורבו הנגיד הרה"ח רבי חיים יעקב הלפרין ז"ל הצעת שידוך לבתו מרת שרה, את הבחור שלמה כהן מוילנא, ואכן לאור המלצתו רבי יעקב סגר את השידוך בשעה טובה והבחור בא לארץ ישראל והשתקע כאן, כאשר בשנים הבאות הוא ממשיך להתקרב למרן החזון איש, ואחרי פטירת חמיו, אף המשיך את מעשי הצדקה והחסד וניהל את המוסדות וההקדשות צדקה שייסד רבי יעקב הלפרין.

> לימים, כאשר הגיע רבינו לנחם אחרי פטירת הרבנית כהן אלמנת רבי שלמה ז"ל, בחודש ניסן תשנ"ח,

> נכנסתי פעם אל החזון איש, והיה אצלו עידנא דחדוותא באופן מיוחד. החזון איש פנה אלי כשחיוך על שפתיו ו'סיפר' לי שיש לו 'ויכוח' עם רבי יעקב הלפרין.... רבי יעקב טוען כי חתנו רבי שלמה 'הוא שלו' ואילו אני אומר כי רבי שלמה 'הוא שלי'... (רמ"מ, ח"א עמוד 192).



רבי שלמה הכהן זצ"ל בשמחה משפחתית

#### הוראות בנשיאות כפים

בקונטרס הזכרונות של רבינו מופיעים שני הנהגות הלכתיות ממרן החזון איש, אותם שמע רבינו משמו של רבי שלמה כהן, ורשם לדורות. נעתיק בלשונו מתוך הספר:

(סימן ט' סעיף ז') ציוה לרבי שלמה כהן ז"ל שבנו ישא כפיו חצי שנה לפני הבר מצוה. עי' סימן קכ"ח סל"ד ומ"ב ס"ק קכ"ג.

(סימן ט׳ סעיף ט׳) אבל תוך ל׳ על אביו ואמו נושא כפיו. בן ר״ש כהן בשם אביו ז"ל, ועי' או"ח סימן קכ"ח סמ"ג, אך יש לומר דבארץ ישראל שאני.

#### בעל תוקע כהן

סיפר רבנו שרבי שלמה ז"ל היה כהן מיוחס לבית עלי הכהן, והוא שימש כבעל תוקע במנין שהיה בביתו של החזון איש בימי ראש השנה. ופעם שמע מאביו זי"ע, שהוא חושב שהחזון איש בחר דווקא בר' שלמה כהן שיהיה אצלו 'בעל תוקע', היות ויש בו מעלה שהוא כהן, והרי בבית המקדש הכהנים היו תוקעים, כמו שכתוב (במדבר י' ח') ובני אהרן הכהנים יתקעו בחצוצרות, ולכן העדיף אותו על פני שאר בעלי התקיעה. והחזון איש שימש כמקריא של התקיעות.

#### תרועה מתוך שבר

ואמר רבינו שהחזון איש לימד את ר' שלמה איך לתקוע, וזה לשונו

בקונטרס הזכרונות (כ"ט י"): תקיעות דמיושב, שברים ותרועה בנשימה אחת בלא הפסק כלל, רק מריע מתוך השבר, ובתקיעות דמעומד מפסיק

ביניהם פחות מכדי נשימה, ותקיעות שאחר התפילה מקצתן בהפסק פחות מכדי נשימה ומקצתן ללא הפסק. כן העיד הר"ר שלמה כהן ז"ל שהיה בעל תוקע אצלו כל השנים, שהזהירו כן וכן הוא בחזון איש וכו' עי"ש.



רבי שלמה ובנו רבי יצחק כהן ז"ל

#### רחוב רבי שלמה הכהן

אחד מהשואלים הקבועים שהיה כותב מכתבים לרבינו, היה תלמיד חכם כהן שהתגורר ברחוב רבי שלמה הכהן, בשכונת רמת אלחנן, בבני ברק. פעם בעת שהגיע אותו שואל אל רבינו, ביקש רבינו להביע שביעות רצון מהשאלות שלו ולכבדו, ואמר לו בבת שחוק: הנה המכתב שלך יש לו דין קדימה לפני האחרים מחמת כמה סיבות. ראשית משום שהנך כהן, ושנית כי אתה תלמיד חכם, וסיבה נוספת כי הנך גר ברחוב רבי שלמה הכהן....

#### בנו הגאון רבי יצחק כהן

ובשנים המאוחרות יותר, כאשר בנו ר' יצחק כהן ז"ל שימש כבעל תוקע בבית הכנסת 'לדרמן' שינה קצת מהנהגת אביו בגלל תלמיד חכם אחד ז"ל, ורבינו היה אכפת לו, וכשנפטר הגאון רבי יהודה שפירא ורבינו התמנה להיות מקריא בבית הכנסת, ביקש שיעשה בדיוק כמו אביו, ואכן הוא חזר למסורת אבין. והדברים כתובים בפירוט בספר הנהגותיו של רבינו 'אלא ארבע אמות', הנהגות ראש השנה.

#### כהן מיוחס

ובמשך השנים כיבד רבינו את רבי יצחק ז"ל וכשהיו נפגשים היה מקבלו בשמחה. וכשהיה נולד נכד בכור להוריו היו רגילים לקחת את ר' יצחק

כהן ז"ל לקיים מצות פדיון הבן, כי הוא נחשב כהן מיוחס.

וכשקיים רבינו את מצות ראשית הגז, וכן את מצות נתינת זרוע לחיים וקיבה, כיבד את רבי יצחק כהן לבוא לקבל את המתנות.



רבינו משתתף בשמחת פדיון הבן לבנו בכורו של רבי קלמן אתרוג. בשמאל נראה הכהן הפודה רבי יצחק ז"ל

#### התנצלות

הנה מחמת עומס המאמרים, המאמר שהיה צריך להתפרסם בשבוע הבא על הר"ר יחיאל לדרמן ז"ל מייסד בית הכנסת 'חזון איש' לדרמן, יידחה מחוסר מקום לעת אחרת.

בהזדמנות זו נודה לעשרות המגיבים מידי שבוע, קשה להתייחס לכל אחד בנפרד, אך כל הערה מתקבלת בשמחה ובכובד ראש. נשמח לקבל עוד חומרים ותמונות מהקוראים שיחיו.

מערכת וארכיון "דברי שי"ח" שומרת לעצמה את כל הזכויות ואין להעתיק ללא רשות).

# "רבריהם הם זכרונם" לעילוי נשמת מרן רבינו ירחמיאל גרשון ב"ר צבי יהודה זללה"ה

670

## דרכי החיזוק

ארבעה צריכים חיזוק (ברכות לב:) – שיתחזק אדם בהם תמיד בכל כחו (רש"י)

### משיחות רשכבה"ג מרן ראש הישיבה הגרי"ג אדלשטיין זללה"ה ● בלק תשפ"ד

רבינו היה מעורר הרבה ובפרט בשנים האחרונות להרבות בתפילה ובקשת רחמים על אחינו בני ישראל הרחוקים שיחזרו בתשובה שלמה, וכך אמר בכמה משיחותיו:

לדאבונגו יש יהודים עם גשמה יהודית שאינם יודעים שהם צריכים להתנהג אחרת, ואינם מבינים שהם יכולים להיות יותר מאושרים, עם חיים יותר טובים, וכעת הם לא מאושרים, ואין להם את השמחה שיש ליהודי חרדי, וצריכים לרחם עליהם!

ובתפילה אגו אומרים 'השיבנו' בלשון רבים, על כל עם ישראל! שיחזרו בתשובה לתורה, שיעסקו בתורה ויהיו מאושרים כמו שהם יכולים להיות, השיבנו לתורתך, וקרבנו לעבודתך – גם לעבודת השם חוץ מתורה, תפילה ומעשים טובים, והחזירנו בתשובה שלמה לפניך, מבקשים על כל עם ישראל, כי הם מסכנים ואנו מרחמים עליהם ומבקשים רחמים מהקב"ה שייתן להם אתערותא דלעילא, שמן השמים יתנו להם התעוררות שיהיו להם חיים מאושרים.

ובטוחני שאם כולם היו מתפללים בכוונה ומבקשים באמת מכל הלב מתוך רחמנות על אלו שאינם עוסקים בתורה, שיזכו לעסוק בתורה, השיבנו לתורתך, ולעבודתך, וגם לשמירת שבת, ולקיום כל המצוות, אם זה היה כואב באמת, והיו מבקשים על זה מעומק הלב, בודאי שהייתה סייעתא דשמיא והיו חוזרים בתשובה!

ונביא כאן מאחת השיחות שהפליג בגודל החיוב בזה.

#### חובת ההשפעה להחזיר בתשובה

יש פסוק ביחזקאל (ג, יט) "ואתה כי הזהרת רשע ולא שב מרשעו ומדרכו הרשעה הוא בעוונו ימות ואתה את נפשך הצלת", היינו שאם אדם אומר תוכחה ומוסר לרשע שיחזור בתשובה, והרשע לא מקבל את דבריו ולא חוזר בתשובה, אזי הרשע ימות בעוונו, אבל המוכיח הציל את עצמו, שאם הוא לא היה מוכיח אזי היה עליו תביעה למה אינו מרחם על הרשע להחזירו בתשובה, אבל אחרי שהוא עשה מה שיכול וניסה להשפיע עליו וזה לא השפיע, הוא כבר אינו אשם, והרשע מסכן וימות בעוונו, אבל המוכיח הציל את נפשו, כי מצידו הוא השתדל ועשה מה שהוא חייב.

ויש עוד פסוק (שם יח) "באמרי לרשע מות תמות ולא הזהרתו ולא דיברת להזהיר רשע מדרכו הרשעה הוא רשע בעוונו ימות ודמו מידך אבקש", היינו שאם אינו מנסה כלל להשפיע על הרשע, כששייך להשפיע, כגון שיש לו שפת דיבור שיכול להשפיע בצורה נעימה, ואינו מנסה כלל להוכיח את הרשע ולהשפיע עליו, אזי הרשע ימות בעוונו, 'ודמו מידך אבקש', כי כיון שהוא היה יכול להחזיר בתשובה את הרשע שלא ייענש, והוא לא החזיר, ומחמת זה הרשע נענש, הוא גם כן אשם בעונשו של הרשע.

יודמו מידך אבקשי, היינו שהוא הגורם לזה שהרשע נענש ומת בעוונו, מפני שלא הוכיח אותו, והוא כמו רוצח בשב ואל תעשה, כי היה יכול להציל את הרשע ולא הצילו. והוא בכלל מה שנאמר "לא תעמוד על דם רעך", שאם אחד רואה אדם שטובע בנהר, ויכול להצילו ואינו מציל, הרי הוא אשם ונתבע על זה, וכך גם ברוחניות מי שיכול להציל את הרשע ולהשפיע עליו להחזירו בתשובה ונמנע מכך, הרי הוא אשם ונתבע על דמו.

והנה זה נאמר על מי שיכול לומר תוכחה ויודע שהתוכחה תשפיע, אכן מצינו בגמרא אף יותר מזה (שבת נה, א) שגם אם המציאות היא שבאמת אינו יכול להשפיע על הרשע, אבל הוא עצמו לא יודע מזה, ולפי דעתו הוא סבור שיש בכוחו להשפיע והוא נמנע מכך, אף על פי שכלפי שמיא גלוי שלא יצליח להשפיע, מכל מקום כיון שלפי דעתו הוא חושב שהוא יכול להשפיע יצליח להשפיע, מכל מקום כיון שלפי דעתו הוא חושב שהוא יכול להשפיע ואינו משפיע – זה גם כן חטא! ונתבע על זה.

#### כח ההשפעה בתפילה על רוחניות

ומעתה, הרי תפילה על רוחניות זה דבר שעוזר ומשפיע, וידוע מרבי ישראל סלנטר שבדוק ומנוסה שתפילה על רוחניות עוזרת, כי על רוחניות אין הגבלות, ורק בגשמיות יש קצבה, כמו שאמרו (ר"ה טז, א) כל מזונותיו של אדם קצובין לו מראש השנה, ונגזר על כל אחד מי יעני ומי יעשר, אבל מי יהיה צדיק ומי רשע לא נגזר, ואין בזה קצבה, אלא תלוי בבחירה של כל אחד ואחד. והתפילה על רוחניות משפיעה ומועילה בזה.

וכבר דיברנו שלא רק תפילה בנוסח התפילה הקבוע, אלא גם כל תפילה שאדם מתפלל לפי מחשבתו, ואפילו תפילה בלב שאינו מוציא בדיבור גם כן מועילה, שהרי השם יודע מחשבות אדם (תהלים צד, יא), והדברים ידועים שאם אדם מבקש בלבו רחמים מן הקב"ה, על רוחניות של עצמו, ושל אחרים, יש סייעתא דשמיא, והתפילה מתקבלת! אם זה באמת כואב לו ארכפת לו ומבקש על זה באמת ממעמקי הלב.

ובקובץ איגרות החזון איש (ח"א עד) מובא נוסח תפילה שחיבר לאמא שבנה היה צריך חיזוק והשפעה לחזור בתשובה, וסידר לה החזון איש נוסח

#### צ בענייני דיומא ש

באחת מתקופות הגזירות על לומדי תורה, נכנס מרביץ תורה מחו"ל וסיפר לרבינו: בעבר עשינו בישיבה סדר לימוד קצות החושן ביום ששי בבוקר, וקראנו לזה 'סדר קדאפי', כי באותה התקופה היה רשע בשם קדאפי, ממדינת לוב, וחששו ממנו מאד, ועשינו את סדר הלימוד לזכות שתהיה לו מפלה. וכך גם לפני כמה שנים, כשהתחילו הגזירות על הישיבות, עשינו סדר לימוד על שם הרשע (א"ה. כאן הוזכר שמו של אחד מראשי השלטון דאז) לזכות שתהיה לו מפלה...

והגיב רבינו: שיהיה לזכות על כל הדברים הטובים.

השואל: זה היה חיזוק גדול בישיבה, ורק היו ששאלו אולי אסור לקרוא על שם הרשע...

רבינו: מה צריך את זה? צריך סדר לשם שמים, תורה לשמה. השואל: שיהיה לו מפלה...

רבינו: צריך לסייעתא דשמיא על כל העניינים.

השואל: היום רוצים לעשות סדר למפלת הרשעים של עכשיו.

רבינו: על גויים?

השואל: על יהודים.

רבינו: על היהודים צריך להתפלל שיחזרו בתשובה. יש גמרא (ברכות דף י') עם רבי מאיר וברוריה שכתוב יתמו חטאים ולא חוטאים, צריך לבקש רחמים שיחזרו בתשובה, השיבנו אבינו, סלח לנו, מבקשים בלשון רבים, על כל כלל ישראל.

הנוכחים: הרב שטינמן אמר על אחד מהם 'ימח שמו וזכרו'...

רבינו: זה על המסיתים, מסית ומדיח זה משהו אחר, לא תחמול ולא תכסה עליו.

השואל: אז עושים סדר שתהיה לו מפלה.

הנוכחים: אם אומרים לבחורים שהסדר הוא נגד הרשע, זה ממריץ ללמוד יותר טוב...

רבינו: שהרשע 'לא יצליח', שלא יצליח בכוונות הרעות.

וסיפר השואל: אנחנו מקבלים בקביעות את השיחות. הראש-ישיבה אומר וחוזר שלימוד המוסר זה העיקר, וזה נותן היזוק. והגיב רבינו: ברוך השם, טוב מאד, אני שמח. בהצלחה רבה.

ס527600485 – לקבלת השיחות במייל A527600485@gmail.com לתרומות והנצחות – 710 לקבלת השיחות במידת 'קהילות' ו'נדרים פלום' לפי החיפוש 'דרכי החיזוק' (קוד 710)

מיוחד שתבקש בברכת שמע קולנו, היכן שמוסיפים את הבקשות, בקשה מיוחדת על הבן שיחזור בתשובה, ומדוע! מפני שתפילה עוזרת! וכאמור לאו דווקא תפילה בדיבור אלא גם בלב, וכבר סיפרנו מעשים שהיו איך שהתפילה בלב מועילה, על עצמו ועל אחרים, כי השם יודע מחשבות.

#### גודל החיוב להשפיע בתפילה

ואם כן מאחר שרואים שיש תביעה על מי שיכול להחזיר בתשובה ואינו מחזיר יודמו מידך אבקשי, זה לא רק אם אינו משפיע בתוכחה, אלא גם אם יכול להתפלל, תפילה על הרוחניות של הרשע, שמן השמים ירחמו עליו שיחזור בתשובה, כי הרי הוא יהודי, והוא חייב לחזור בתשובה, אהבת הבריות מחייבת לבקש רחמים על יהודי אחר שיחזור בתשובה! וזוהי התפילה שאנו מבקשים יהשיבנו לתורתך, ומבקשים בלשון רבים, על כל כלל ישראל, ואם יש תפילה כזו סימן שזה יכול לעזור! וגם על זה נאמר ודמו מידך אבקש, שאם יכול להחזיר בתשובה את הרשע ואינו מחזירו, הוא אשם ותבע על דמו של הרשע, שהרשע נענש ומת בעוונו.

ואם לא מחזירים בתשובה את הרשע הרי יהיה לו גיהינום, והגיהינום זה יסורים איומים ונוראים שאין לתאר, כמו שאמרו חז"ל (ברכות נז, ב) שהאש של גיהינום היא פי ששים מהאש שלנו, והיינו כמו דבר שבטל בששים, שהוא מציאות אחרת לגמרי, ואין לנו מושג כלל מה זה, והם ייסורי הנפש ולא ייסורי הגוף, ייסורים שהגוף אינו יכול לסבול אותם, והגוף היה נשרף ולא עומד באש כזו, אבל הנפש קיימת וסובלת את הייסורים, של אש כזו פי ששים מהאש שלנו, רח"ל.

ומי שיכול להחזיר בתשובה ואינו מחזיר, הרי הרשע סובל ייסורי גיהינום איומים מחמת זה שלא החזירוהו בתשובה, והאדם שהיה יכול להחזירו בתשובה ולא החזיר, אשם בייסורים האלו שיש לרשע, ונחשב שהוא גרם לו את ייסורי הנפש הללו. וגם זה בכלל מה שנאמר יודמו מידך אבקשי, לא רק מיתת העולם הזה, אלא גם ייסורי הגיהינום שלו, כי הוא אשם בזה, למה לא החזירו בתשובה.

ולהיפך מידה טובה מרובה, מי שכן משפיע ומחזק ומחזיר בתשובה את הרשעים, אין לשער גודל שכרו, שכל המעשים הטובים שעושים המושפעים ממנו נזקפים לזכותו!

ולפי האמור הרי גם עם תפילה אפשר להשפיע, ואפילו עם תפילה בלב, אפשר להשפיע שמן השמים יהיה רחמי שמים להחזיר בתשובה את מי שצריך לחזור בתשובה.

ואמנם כמובן צריך שתהיה תפילה אמיתית, שבאמת אכפת לי וכואב לי, כי אחרת זה לא עוזר, ורק אם מתפללים מכל הלב, שאכפת לי ואני מרחם על היהודי הזה, שהוא מסכן שיהיה לו גיהינום, ואולי הוא שוגג, אך על כל פנים גן עדן לא יהיה לו! ואני מרחם עליו ומבקש רחמים שיחזור בתשובה, אזי התפילה משפיעה ומועילה, וזוכים בזה להרבה זכויות, שכל המעשים הטובים של הרשע שיחזור בתשובה, נזקפות לזכות המשפיע שהתפלל עליו.

זוהי הזכות הגדולה שיש למי שמזכה את הרבים ומתפלל, הן בתפילות הקבועות, שמתפלל עם כוונה אמיתית, וגם שלא בתפילות הקבועות, אם הוא חושב בלב, שבלבו אכפת לו והוא מבקש רחמים מהקב"ה, יודע מחשבות, שיחזיר בתשובה את כל אלו שצריכים לחזור בתשובה, זה גם כן תפילה שמועילה! ואמנם התפילה בלב אינה מדיני תפילה, ולא יוצאים בה ידי חובת תפילה, אבל זה גם כן תפילה שמועילה לסייעתא דשמיא.

זהו מה שיש לנו אפשרויות לזכות זכויות עצומות על ידי מחשבות הלב, ומן השמים ירחמו על כל כלל ישראל, שיהיו להם הזכויות ששייך שיהיה להם, לפי הטבע שלהם, כי הטבע האמיתי של יהודי זה מידות טובות ואמונה, ורק יש יצר הרע שמפתה, ומן השמים ירחמו בסייעתא דשמיא.

נדבת משפחת הורנשטיין הי"ו לזכת לסייעתא דשמיא במעבר הדירה רבי **יעקב יהודה ברוורמן** זצ"ל

וליישוב טוב בביתם החדש ראש ישיבת מאה שערים בריתם בביתם החדש כברכת רבינו זללה"ה **נלב"ע י"ט תמוז תש"פ - תנצב"ה** 

לעילוי נשמת האשה החשובה

מרת מלכה שרה מוגילינסקי ע"ה

נלב"ע י"ז בתמוז תשע"ה - תנצב"ה

לעילוי נשמת הרבנית

מרת שולמית אדלשטיין ע"ה בת הג"ר מרדכי שמואל זצ"ל נלב"ע ט"ו תמוז תשי"ד - תנצב"ה

בשיר אחד

בשיחה בישיבה בחורף תשס"ד עמד רבינו על מה שרואים בתפילה, שמצד אחד מתפללים 'השיבנו' גם על הרשעים שיחזרו בתשובה, ומצד שני מבקשים והזדים מהרה תעקר ותשבר ותמגר. להלן הדברים במלואם.

יש פסוק בהפטרת בלק "הגיד לך אדם מה טוב ומה השם דורש ממך כי אם עשות משפט ואהבת חסד", ולכאורה משפט וחסד זה תרתי דסתרי, כי משפט זה דין, מידת הדין, וחסד זה רחמים.

אבל ממה שהוזכרו שני הדברים ביחד, סימן שזה לא סתירה, מפני שהמשפט והחסד תלויים זה בזה, שצריך להיות משפט מתוך חסד, וחסד על פי המשפט. כי באמת המשפט עצמו זה חסד, שהמשפט זה התיקון של הנשפט, וזו הכוונה 'עשות משפט', מתוך 'אהבת חסד'! שהמשפט אינו מתוך אכזריות ונקמה, אלא מתוך אהבת חסד.

וכן אהבת חסד צריך להיות תלוי במשפט, ואם יש אהבת חסד סתם מתוך רחמנות ומידות טובות בלי משפט ובלי חשבונות איך התורה מחייבת, ועושים חסד רק מצד הטבע, אזי לבסוף יעשו חסד עם מי שלא צריך לעשות לו חסד, וכמו שאמרו כל המרחם על אכזרים סופו שיתאכזר על רחמנים, ולכן גם החסד צריך להיות במשפט.

ורואים ענין זה גם בתפילה, שמבקשים בלשון רבים השיבנו לתורתך, וקרבנו, והחזירנו בתשובה שלמה לפניך, הכל בלשון רבים ולא בלשון יחיד, ומתפללים על סייעתא דשמיא לתשובה לכל כלל ישראל, ואפילו הרשעים, יש הרבה רשעים, ומבקשים גם על הכי רשעים, השיבנו! כי התפילה כוללת את כל כלל ישראל, ומתפללים על זה, תפילה של חסד, בקשת רחמים על רוחניות לכל כלל ישראל, גם על רשעים.

אבל יש עוד ברכה: ולמלשינים אל תהי תקוה, וכל הרשעה כרגע תאבד, וכל אויביך מהרה יכרתו, והזדים מהרה תעקר ותשבר ותמגר, ורואים בזה את שני הדברים, שמצד אחד מבקשים השיבנו, תשובה, אבל אם לא חוזרים בתשובה יש משפט. חסד ומשפט.

ומדוע מבקשים תעקר ותשבר ותמגר? כי מדובר שם על אלו שמזיקים, משומדים, למלשינים זה משומדים, וכל המינים, אלו שמשפיעים, מחטיאי הרבים, שהם רודפים ומזיקים ברוחניות, ומצד אחד מבקשים רחמים גם עליהם שיחזרו בתשובה, אבל מצד שני עכשיו הם רודפים, ועל זה התפילה תעקר ותשבר ותמגר.

וכן רואים שמשה רבינו הלך לדתן ואבירם לפייס אותם, למרות שהם היו רשעים, הלך בעצמו לפייס אותם, אולי ירגיע וישקיט את המחלוקת, וזהו החסד, אבל כשזה לא עזר אמר 'סורו נא מעל אהלי האנשים החטאים האלה', סורו! ואל תיספו בכל חטאתם! ואם בריאה יברא השם, ותפתח הארץ את פיה, שזהו המשפט.

וזהו הענין שמצד אחד יש חסד, אהבת הבריות ותפילה ובקשת רחמים, ומצד שני יש משפט, ולאלו שהם מחטיאי הרבים הרי המשפט הוא התיקון שלהם, ומצד אחד מבקשים השיבנו שיחזרו בתשובה, וכמו שאמרו 'יתמו חטאים ולא חוטאים', אבל אם הם מקלקלים ורודפים אין ברירה, ועל זה מבקשים תעקר ותשבר ותמגר!

אבל מקדימים את ה'השיבנו', קודם החסד ואחר כך המשפט.

#### בענייני הפרשה 🗵

נשאלתי למה נקראה פרשת בלק על שם גוי, ומצינו פרשיות על שם צדיקים כגון נח או חיי שרה, ומדוע קראו כאן על שם של גוי?

ויתכן שגם בלק שהיה גוי היו לו זכויות, כמו שאמרו חז"ל (נזיר כג ועוד) שבשכר מ"ב קרבנות שהקריב בלק זכה ויצאה ממנו רות, ולמדו מזה שמתוך שלא לשמה בא לשמה, והיינו שגם אצלו היה משהו לשמה, כי הרי הוא הקריב את הקרבנות מפני שפחד מעם ישראל (עיין מהרש"א בהוריות דף י'), והקריבם מצד האמונה שהאמין שזה יכול לעזור, והזכות הזו של האמונה השפיעה ועברה כמה דורות אחר כך, שיצאה ממנו רות המואביה, וגם יצא ממנו עגלון מלך מואב, שכאשר אמרו לו דבר אלוקים אליך, הוא קם מכיסאו, וכל זה בזכות ומכוח אותה נקודה של אמונה שהיה בקרבנות של בלק.

מתוך דרשה בשמחת נישואי נכדו, ליל ששי לסדר בלק תשע"ג

# פרשת בלק תשפ״ד גליון מס' 24

### פשר דבר | בעניני הפרשה

#### את שבעת המזבחת ערכתי ואעל פר ואיל במזבח. כג ד

כתב רש"י שאברהם לא העלה אלא איל אחד ואף שבנה אברהם ארבעה מזבחות כמו שכתב רש"י בדיבור הקודם וא"כ למה לא הזכיר שאברהם לא העלה אלא איל אחד.

אולי יתכן לומר שבלעם נשתבח בעצמו בשני דברים א' בבניית המזבחות שבנה לבד כנגד כל המזבחות שבנו כל האבות ב' ענין הקרבנות דכלפי אברהם אבינו בהקריבו בעת שבנה את המזבח הקריב רק איל אחד הנה הוא בלעם על כל מזבח שבנה הקריב פר ואיל ולא היה יכול בלעם להזכיר גם קרבנותיהם של יצחק ויעקב וגם לא של אברהם דלא נודע כמה ומה ואימתי הקריבו רק כלפי אברהם שנודע מה הקריב ורק אז בפעם ההיא הוא שנשתבח בלעם בעצמו בקרבנותיו שהקריב באותו פעם פר ואיל שלו כנגד איל בלבד של אברהם אבינו בפעם ההיא. (חסד לאברהם להרה"ג ר' אהרן דרייזין שליט"א עמ' נז)

### תלמידיו של בלעם הרשע וכו' נפש רחבה

כ"ב י"ח ויען בלעם ויאמר אל עבדי בלק אם יתן לי בלק מלא ביתו כסף וזהב וגו'

וברש"י למדנו שנפשו רחבה שמחמד ממון אחרים, אמר ראוי לו ליתן כל כסר וזהב שלו.

ושנינו באבות [פ"ה מי"ט] עין רעה ורוח גבוהה ונפש רחבה מתלמידיו שאלו בלעם הרשע, ונפש רחבה הכוונה לקרא הנ"ל כמש"כ רש"י. ושאלו לרבינו שליט"א שהרי בפרק קנין תורה שנינו א"ר יוסי בן קיסמא פעם אחת הייתי מהלך בדרך ופגע בי אדם אחד, ונתן לי שלום, והחזרתי לו שלום. אמר לי רבי מאיזה מקום אתה וכו', רצונך שתדור עמנו במקומנו ואני אתן לך אלף אלפים דינרי זהב וכו', אמרתי לו אם אתה נותן לי כל כסף וזהב ואבנים טובות ומרגליות שבעולם איני דר אלא במקום תורה. ותמוה אמאי ממה שאמר בלעם מלא ביתו כסף וזהב למדו חז"ל שנפשו רחבה, וכשר' יוסי בן קיסמא אומר כל כסף וזהב וכו' לא חשיב נפש רחבה. ואמר רבינו שליט"א שאם אדם מפרט ענין מציאותי כמלא ביתו כסף ואמר הנפש הרחבה של האומר, משא"כ ענין סתמי וכללי ככל כסף וזהב שבעולם, מתפרש שבז לענינים גשמיים ורק בתורת ה' חפצו. הנה בשפתי חכמים כתב שההוכחה שנפשו רחבה ומחמד ממון אחרים היא מומה שלא אמר בלעם אם יחתוך בלק את ראשי או שום דבר אחר

ורבינו שליט"א תמה מהכתוב במלכים א' י"ג ח' ויאמר איש האלקים אל המלך אם תתן לי את חצי ביתך לא אבא עמך ולא אכל לחם ולא אשתה מים במקום הזה, רואים שגם הנביא אמר לשון של ממון אחרים, וצ"ע.

#### עמידת הבעלים על הקרבן בקרבן גוי וציבור

#### כ"ג ג' התייצב על עלתך וגו'

במלאכת שלמה מסכת תענית פ"ד מ"ב כתב בשם רש"י שגם בעולת ציבור צריך שיעמדו הבעלים על הקרבן בשעת ההקרבה (אף שאי"צ סמיכה) והביא ראי' מהאי קרא דהתיצב על עלתך.

ואמר רבינו שליט"א דהדבר פשוט שבלעם לא קיים 'דין' עמידה, אלא שלמדו משם צורת ההקרבה, שכך הוא עיקר ההקרבה שהבעלים מקריבו, ואף שמצינו שהקריבו קרבן לנכרים בלי שעמדו על גביו, כגון בקרבנות ששלחו מלכי נכרים (א"ה עי' גיטין נ"ו א'), אי"ז קושיא משום שגם בקרבנות ישראל אין עמידת בעלים מעכבת. ועוד, יתכן שהיו שולחים שיהיה הקרבן שלהם.

אלא שיש לדון בראיה זו, שהנה עובד כוכבים אינו בר הרצאה, כמו שאמרו בזבחים מ"ה א' שלא שייך בהם ריצוי ציץ. וא"כ גם עמידה על הקרבן לא שייך בהם שאינו קרב עבורם. ואמנם לפי מה שחידשו בבריסק שיש עוד ענין בעלות בקרבנות לבד מהמקדיש והמתכפר, והוא 'מביא' הקרבן (והאריך בזה בכתבי הגרי"ז בערכין). לכאו' שייכא בעלות כזו גם בנכרי, שגם נכרי חשוב מביא הקרבן, ויתכן לדון שהעמידה תלויה במביא, וא"ש מה שהוכיח המלאכת שלמה שיש דין בעולת ציבור שיעמדו הבעלים על הקרבן מבלעם.

#### וידקר את שניהם וגו' (כ"ה ח')

בסנהדרין פ"ב א' איתא דאילו נהפך זמרי והרגו לפנחס אין נהרג עליו שהרי רודף הוא. והקשו האחרונים (הגרא"מ הלוי הורויץ ויעוי' חזו"א חו"מ סי' י"ז סק"ד) והא יכול פנחס להציל את עצמו בפרישה ואחר שפירש תו אין רשות לזמרי להורגו ולא גרע מיכול להצילו באחד מאיבריו, וע"ש מה שתירצו.

ויש לתרץ עוד דמבואר בגמ' דהיכא דיצרו תוקפו חשיב אונס ויל"ד אם הי' תחילתו מזיד ולבסוף יצרו תקפו אי חשיב המעשה כאונס. ואי נימא כן אפשר לומר דהכא נמי הי' בזמרי דלבסוף יצרו תקפו וה"ה כאונס ומהאי טעמא אינו חייב אילו הרג לפנחס דהא לא הי' יכול לפרוש שהי' אנוס, ואע"פ שהוא הי' אנוס הי' מותר לפנחס להורגו כדין בועל ארמית כיון שהי' מזיד בתחילתו והכניס עצמו לזה.

אבל אין נראה לתרץ (כדתירצו מקצת אחרונים) דאין זמרי מחויב לפרוש כדי להציל עצמו באחד מאיבריו דאינו מחויב לנהוג כנגד רצונו כשאחר רודף אחריו למונעו מקיום רצונו, דזה לא שייך במעשה זמרי שהוא מעשה האסור ובלא"ה חייב עפי"ד לפרוש.

#### הפטרת תענית ציבור [לי"ז בתמוז]

ובני הנכר הנלוים אל ה' לשרתו וגו' לרצון על מזבחי כי ביתי בית תפילה יקרא לכל העמים

אמר רבינו שליט"א דהביאור בפסוק כאן הוא ע"פ המבואר בזבחים מ"ה ב' דקרבן עכו"ם אינו בא לרצון, וא"כ הנלוים על ה' לשרתו היינו שמתגיירים, ולאחר שמתגיירים קרבנותיהם באים לרצון, אבל קודם לכן שהם גוים אין קרבנותיהם באים לרצון. אך כל זה בנוגע לקרבנות, אבל לגבי תפילה כי ביתי בית תפילה יקרא לכל העמים ואפילו לגוים, כמבואר בתפילת שלמה המלך במלכים פ"ח, וכמש"כ רש"י בחומש בפרשת תולדות עה"פ ויתן לך.

#### מה טובו אהליך יעקב (כד, ה) בענין כניסה לבית כנסת שלא לצורך

עי' מג"א סק"ו שכתב וז"ל, שאסור ליכנס בה אלא לדבר מצוה [רמב"ם] ועס"א. ע"כ. [וכוונתו במה שציין לס"א דלא כתב שם רק ומפני החמה וכו'. ויל"ע יו"ד ר"ס שס"ח לענין בית הקברות דנמי אסור לעשותו קפנדריא ולא מצאנו שם איסור ליכנס שלא לדבר מצוה]. וז"ל החיי אדם, אסור ליכנס לביהכ"נ ולביהמ"ד כי אם לצורך תפילה או ת"ת וכו' [ודו"ק לענין לישב שם וכמוש"נ]. ועי' באה"ל ד"ה בחמה חדו"ק. ולפי"ז הנכנסים לביהכ"נ ולביהמ"ד לראות נוי הביהכ"נ לכא' לאו שפיר עבדי [ויל"ד].

#### איסוד אכילה בבית כנסת ובית הקבדות

אסור לאכול בבתי כנסיות ובבתי מדרשות (ועי' בהגר"א סעיף א' ד"ה כגון, וז"ל, וגי' ואין אוכלין וכו' דלא כרש"י, ע"כ). ועי' בהגר"א יו"ד סי' שס"ח סק"א אהא דכתב רמ"א שם דאין לאכול בבית הקברות, וז"ל, דזהו קלות ראש כמש"ש בביה"כ שם כ"ח א' וכפרש"י שם ד"ה אין אוכלין. ע"כ. ולהאמור בהגר"א בדברי השו"ע או"ח לא מצאנו איסור בזה בבית הכנסת. ויש לעיין לענין שיחה בטלה בבית הקברות. ועי' פ"ת יו"ד שם סק"א בשם החת"ס לענין שינה בבית הקברות.

[ומשכ"ש בשם החת"ס דלחכמים ותלמידיהם שרי שם שינה כמו בביהכ"נ, לכאו' אין ענינם של חכמים לבית הקברות ואין הם שונים לענין זה מכל אדם ורק לענין ביהכ"נ וביהמ"ד שהוא מקום לימוד שרי, ולשון ירוש' דמייתי בסמ"ק, עפרא דבי כנישתא לספרא ותלמידיהון. ועו"ע מג"א קנ"א סק"ב. [דו"ק].

#### מאימתי מתקדש ביהכ"ג

כתב השו"ע סי' קנ"א ס"ח. דבית הכנסת אינו קדוש עד שיתפללו בו. ויל"ע אם ע"י אמירת תשבחות כבר מתקדש או דוקא משיתפללו בו. ועי' רש"י ברכות ו' א' ד"ה במקום. ודו"ק.

## מענה דבר

#### ויאמר אלקים אל בלעם לא תלך עמהם לא תאור את העם (כב, יב)

שח הרה"ג רבי שלמה לוינשטיין שליט"א: שאלתי את מרן רבינו הגר"ד לנדו שליט"א, האם בלעם היה כל הזמן בדרגת נבואה של משה רבינו? והשיב: חס ושלום. והראה לי את המהרי"ל דיסקין (בסוף שו"ת מהרי"ל דיסקין), חז"ל דרשו "ולא קם כמשה וכו', אבל באומות העולם קם, ומנו בלעם". וצ"ב הרי בלעם היה קוסם, הוא לא היה נביא, ובכלל, מה הקשר בין בלעם למשה?. ועוד צ"ב, הרי הקב"ה אמר לבלעם לא לקלל, ובלעם אומר כמה פעמים שמה ה' יגיד לי לעשות אני יעשה, אז בשביל מה הוא הלך? כותב המהרי"ל דיסקין, יסוד עצום. ידוע, שכל הנביאים ראו באספקלריא שאינה מאירה ומשה ראה באספקלריא המאירה. והביאור, שכל הנביאים ראו חידות, ראו משלים, "ויאמר אלי מה אתה רואה ויאמר סיר נפוח אני רואה". "מה אתה רואה מקל שקד אני רואה". הם ראו חידות, והם היו צריכים להבין מה הגבואה ואז להגיד. אבל במרים ואהרן הקב"ה אומר להם "במראה ולא בחידות" משה רבינו אני אומר לו בדיוק מה אני רוצה. בלעם עשה חשבון, אני ילך, ומה יהיה? הוא יתן לי גבואה, אבל הרי הנבואה שלי זה בחידות, זה תלוי בפירוש שלי, אין בעיה, אני יפרש את זה, ולכן הוא הלך לקלל. מה עשה הקב"ה? הרים אותו לדרגה של משה רבינו, שם לו את המילים בפה, אתה לא צריך לפרש כלום, פשוט תגיד מה אמרתי. זה הכוונה לא קם נביא בישראל כמשה, אבל באומות העולם קם, למה? בשביל עם ישראל. א"כ, אמר ר"ד שרק בנבואה שבפרשתנו היה כמו משה לתועלת עם ישראל. וקודם לא היה נביא כלל, רק נקרא בספר יהושע בלעם הקוסם (יהושע פרק י"ג) וכתב הרד"ק להודיע שלא נביא היה. וגם בגמרא נקרא בלעם הרשע. ומה שהקב"ה נתן להם נביא, להראות שאפי שהיה נביא, תראה איזה רשע יצא ממנו.

# **דבר זברון** | מרנא רבי אריה ליב זצ"ל בעל השאגת אריה נלב"ע ט"ו תמוז תקמה.

חביב עד לאחת תורתו של בעל השאלת אריה אצל רבינו, וכבר הבאנו בגליון חג השבועות מדברי רבינו: "אני בישיבה למדתי מסכת יומא, שהיא כולה (חוץ מפרק אחרון) בעניני קדשים, ושמענו שיעורים ממרן הרב מפוניבז' זצוק"ל. למדתי בחברותא עם הגאון דבי יחיאל צוקרוב זצוק"ל. אני זוכר, שהייתה לי אז משיכה גדולה ללמוד מסכת חגיגה, בשל חיבורו של רבנו ה'טורי אבן' על מסכת זו.

בשרי, כ"ק האדמו"ר מסטריקוב זצוק"ל, שהיה גברא רבה ותלמיד חכם מופלג, תלמיד מרן הגרי"ז זצוק"ל, שהוא זוכר שבפולין גם היה מאן דהו שהתבטא כך. כנראה שזו תכונה פולנית..."

וכידוע, שאותו טורי אבן - הלא הוא רבנו השאגת אריה - כתב גם על יומא את ספרו 'גבורת ארי'. "אתם יודעים אולי מי הדפיס את הגבורת ארי על יומא?" שואל רבינו ומפנה אותנו לארון העומד בזווית החדר, "שם בתוך שקית, יש את ה'גבורת ארי'". ואכן, מתוך שקית אנו מחלצים כרך

'גבורת ארי' מתפורר, שדרתו אבדה מזמן, ודפיו גדושים הערות. [אחד הנוכחים מציע באדיבות להשיג כרך חדש ומתוקן - ונענה בשלילה כמובן.] וידוע שמרן החזון איש התבטא על רבינו בצעירותו שהוא 'שאגת אריה בקדשים'.

גמרא שלא כדבריו, אבל אפשר לשאול ולומר, שיש לעיין מגמ'. בפנקס העיר מץ יש תיאור שלם, דברים מרשימים מאוד, מה שהיה בפטירת מאד אהבתי ללמוד את הספר הזה, ועל כן היה לי חשק מיוחד ללמוד את המסכתות שעליהן חיבר הוא את ספרו. לימים, סיפר לי שאר

תמונת השאגת אריה

שח רבינו: יש ספר ברית אברהם שהיה בזמן הגרע"א והיה גאון מעניין, ויש קושיות מפורסמות שלו, וכותב בהקדמת ספרו בשם סבו שיש שלשה ששינו את העולם, והם התומים, ההפלאה, והנוב"י, וקשה למה לא הזכיר את השאג"א, וי"ל שאין כמעט שאג"א בענייני ממונות, משא"כ התומים זה על חו"מ. (דבר טוב)

ראיתי הסכמה של השאגת אריה שכותב על הגאון התומים בספרו יערות דבש, וכותב עליו הצדיק לפני הגאון ,ובעיני זה היה תמוה למה כתב כך צדיק לפני גאון, וחשבתי פשט כי הרי רדפו את התומים מפני שחשבו ששייך לכת הש"צ, לכן הקדים את התואר הצדיק.

וצריך לדעת כשהשאגת אריה אומר דבר, אי אפשר לשאול עליו, שלכאורה יש

כלל עניני קבלה.

השאגת אריה, שדיבר קודם פטירתו דיבורים גבוהים בקבלה, ולא היה ידוע

קודם לכן שיש לו ידיעה בקבלה, ובכל ספרי השאגת אריה, לא מוזכר

#### הגאון המופלא רבי שמעון משה דיסקין זצ"ל מראשי ישיבת קול תורה ומח"ס משאת המלך נלב"ע ט"ז תמוז תשנ"ט

הגאון רבי שמעון משה דיסקין זצ"ל למד עם רבינו בישיבה ביחד, ובספריו משאת המלך הביא כמה וכמה דברים נפלאים מרבינו שליט"א הבאנו מקצתם כאן.

ויקם בלילה הוא ויקח את שתי נשיו ואת שתי שפחתיו ואת אחד עשר ילדיו ויעבר את מעבר יבק. (וישלח לב, כג)

ופרש"י ודינה היכן היתה נתנה בתיבה ונעל בפניה שלא יתן בה עשו עיניו כו'. ומובא בשם הגר"א דמנין לרש"י שדינה היא החסרה אולי חסר אחד מן השבטים. ותי' שהרי אמרו חז"ל שלמה לא נבנה בית הבחירה אלא בחלקו של בנימין לפי שכולם השתחוו לעשו ומעתה באם אחד מהשבטים לא היה עמו גלוי הרי עדיין היה אפשר לבנות ביהב"ח בחלקו. ושמעתי בשם הגרא"ד לנדו שליט"א להעיר שעדיין יקשה דילמא לוי היה חסר שלא היה לו נחלה פרט לערי הלוים והנה קרא כתיב כי אם אל המקום. [א"ה, ואי"ה נאריך בקושיא זו בפר' וישלח]. (משאת המלך עה"ת שם)

ויתחשב בזה מה **שהק' הגרא"ד לנדו שליט"א** איך קס"ד בסנהדרין דבת כהן פנויה שזינתה תהא בשריפה הרי אין עונשין אא"כ מזהירין. והיכן האזהרה לשי' דלא ס"ל – ד"ה איסור לאו דלא יהא קדש בזנות פנויה. (משאת המלך עמ"ס כתובות עמ' רו

ובעמדי בזה אכ' מה **שהעיר הגרא"ד לנדו שליט"א** לענין אי מחיר כלב שנאסר למזבח האם אף מחית נבלת כלב בכלל והוא מהנראה דמעיקר הדין שה שחוט חשוב שה. והנה יש לה"ר מהגמ' בפ' כ"ש ממה דלא הוכיחו דאמה"ה מותר בהנאה, דאל"כ מחיר כלב איך משכח"ל והרי התשלומין הם גזילה כמוש"כ הרמב"ן ריש חולין ע"פ הירושלמי ואין זה מחיר כלב אע"כ דגם כלב מת חשוב כלב שכבר אינו אמה"ח. (משאת המלך עמ"ס כתובות עמ' רפו)

לפ"ז ניחא מאי דהקשה לי **הגרא"ד לנדו שליט"א** בלימוד הישיבה בלוקח יין דיאמר ב' לוגין דחברי עתיד להפריש והו"ל תולה בדעת אחרים, דלמבואר הרי ל"ש באם הוא עתיד להפריש או תבירו מ"מ כל דאכתי אין הב' לוגין מבוררין הרי חסר בעיקר החלות וחשיב כתולה בדעת עצמו. (משאת המלך - מנחת חינוך עמ' קצ)

כותב בספרו עה"ת: וכמו"כ נראה לישב לפ"ז מה שהק' לי ח"א למה שאמרו בסוכה ל"ה דאתרוג של תרומה לא יטול מפני שמפסידו והק' וכמו"כ לא יטול אתרוג של שביעית דהא מוזהר הוא על הפסד שביעית דהתורה אמרה לאכלה ולא להפסד ואף כאן נראה כנ"ל דהרי קי"ל כר"ש דדבר שאינו מחכוין שרי ובודאי הפסד זה של האתרוג בנטילתו ה"נ דבר שאינו מתכוין ובפשוטו אין זה פסיק רישא וא"כ מ"ט לא יטול אתרוג של תרומה ואדרבה מה שהק' מאתרוג של שביעית ניחא דהו"ל האי פסידא דבר שאינו מתכוין ושרי.

ובמכתב כתב ע"ז הגרש"מ: בענין הקושי' שהבאתי בשם ח"א הקושי' מאתרוג של שביעית שמעתי זאת מחברי **הגאון ר' אפרים דב לנדו** בעת לימודנו יחד בפוניבז' עוד כשאכלנו בבית האריזה בפרדס. ובדרך כלל נמנעתי מלהביא דברים בשם אומרם ורק ציינתי ח"א להעיר שלא אני שאלתי כי לא ידעתי באם מסכימים הם לזה והוא שאל זאת מדעתו.

ביבמות לג זר ששימש כשבת ובע"מ ששימש בטומאה יש כאן משום זרות ומשום שבת ומשום בע"מ ומשום טומאה דר"י ואמר זר ששימש בשבת במאי כו' אי בהקטרה האר"י הבערה ללאו יצאתה ופי' התוס' ראע"ג דבאיסור מוסיף לר"י חייל איסור קל על איסור חמור אכל בכולל לא חל קל על חמור ולכן לא חל העברה שהיא בלאו על איסור זרות

ובעמדי בזאת זכור אזכרנו בלמדנו בישיבה עם הגר"א דב לנדו שליט"א שהעיר אמאי לא משכח"ל במליחה שהר' נתרבה מקרא לאיסור שבת והוא כהוי מלאכה ואם עשאה זר הרי פסול. והשבתי דלעולם הרי אין תיקון באוכלין וכל דמליחה הוי מלאכה הוא דבקרבן חשיב תיקון שמכשיר הקרבן וזר כיון דפסול אינו תיקון

ובנותי ככתובים ומצאתי לנוב"י מהדו"ת יו"ד סי' מ"ג שהק' לו אחד כעין זה ודחה דאין בזה מלאכת שבת, ועי' מל"מ פי"א מהל' שבת הל"ה שהביא הס' לחייב משום תיקון הקרבן וזה כדברינו אמנם בזרות וכל מש"כ כיון שאין הקרבן כשר אין זה תיקון. (משאת המלך הערות והארת עמ' קכו)



ממרן ראש לראשי הישיבות רבינו הגרב"ד פוברסקי שליט"א

# בה בבד | על התורה

### מדוע בתחילה לא התיר ולבסוף כן התיר

ויאמר אלקים אל בלעם לא תלך עמהם ויאמר לו אם לקרא לך באן האנשים קום לך אתם ויתייצב מלאך די לך עם האנשים. (כב יב כ. כב לה)

כל הפרשה סתומה וצריכה ביאור מדוע בתחילה לא התיר לו ללכת עמהם, ולבסוף התיר, ואחר שכבר התיר מדוע שלח מלאך לעכבו הרי רהיחר הולר

ועוד צריך עיון, שכאשר אמר לו המלאך 'לך עם האנשים', פירש רש"י בדרך שאדם רוצה לילך מוליכין אותו. ומדוע רק כאן כתב זאת רש"י, ולא כתב כן כשנתן לו הקב"ה רשות ללכת?

והגר"א ז"ל דייק שינוי הלשון שבתחילה אמר לו הקב"ה לא תלך עמהם, ולבסוף אמר קום לך אתם, ושינה את הלשון מ'עמהם' ל'אתם' שבשלילה א"ל עמהם, וכשהתיר א"ל אתם, ובלעם קם והלך עם שרי מואב, ולא כתיב שהלך אתם שהרשות נתנה לו רק לילך אתם ולא

וביאור החילוק נראה עפ"י מה שנכתב שהם רצו שיקלל בלעם את ישראל עם כוחות הנבואה ולזה לא ניתן לו רשות, ולמחרת א"ל הקב"ה קום לך אתם, ולא עמהם, כלומר אל תלך עמהם בעצתם ובכוונתם שרוצים שתקלל את ישראל בנבואה, רק אתם ולא כשלימות אלא שתקלל סתם ולא בנבואה, והוא לא שמע וקם והלך עמהם, ושלח לו הקב"ה מלאך לעכבו, עד שבסוף אמר לו המלאך לך עם האנשים. וע"ז כתב רש"י בדרך שאדם רוצה לילך מוליכין אותו, שעד עכשיו לא הותר לו ללכת כפי שהוא חפץ, אמנם גם כעת נאמר לו שמ"מ לא תועיל הליכתך זו שתוכל לקלל בפועל, והדבר אשר ישים ד' בפיך אותו תדבר.

#### מראש צורים אראנו

במדרש רבה כאן (פרשה כ פי' יט) איתא "כתיב כי מראש צורים אראנו, להודיע שנאתו של אותו רשע שמתוך ברכותיו אתה יודע מחשבתו, למה הדבר דומה לאדם שבא לקוץ את אילן, מי שאינו בקי קוצץ את הגופים כל ענף וענף ומתייגע, והפיקח מגלה את השרשין וקוצץ. כך אמר אותו רשע מה אני מקלל כל שבט ושבט, הריני הולך לשרשן בא

ליגע מצאן קשים, לכן אמר כי מראש צורים אראנו ע"כ. והיינו דמבואר שרצה בלעם לקוץ ולקלל את האבות אלא שמצאן קשים. ותמוה מאד שאין המשל דומה כלל, שהרי כבר מתו האבות, והבנים שהם הענפים והפירות עדיין חיים וקיימים ומה יועיל שיקללם להאבות, וכי יעלה על הדעת דמי שרוצה להחריב פירות שכבר נתלשו מהאילן ילך ויקוץ האילן, והכא נמי בכאן שהאבות כבר אינם ומה שייך שיקללם ותועיל קללתו עליהם לקללת צאצאיהם הקיימים.

והמבואר בזה שאין ישראל תלושים כלל מהאבות, והאבות קיימים הם, וכל שורש יניקת החיות של כלל ישראל הוא מכחם של האבות הקדושים. ויתכן עדיין לקוץ האבות ולהחריב את ישראל על ידי שיקוצו את שורשיהם שהם האבות אלא שקשים הם ודו"ק.

#### בדרך שאדם רוצה לילך מוליכין אותו.

#### (כב, לה) (כב, מלאך ד' אל בלעם לך עם האנשים.

ופרש"י "לך עם האנשים בדרך שאדם רוצה לילך בה מוליכין אותו". במכות (י, ב) דרשו חז"ל האי דרשא מהא דכתיב לעיל פסוק י"ב לא תלך עמהם. וכתיב לעיל פסוק כ 'אם לקרא לך באו האנשים קום לך אתם' ומינה ילפינן שבדרך שאדם רוצה לילך מוליכין אותו. ויל"ע מפני מה נטה רש"י מדברי הגמ' במכות ולא פירש דבריו לעיל על פסוק כ' דכתיב 'קום לך אתם' כדאיתא בגמ'. וגם אי נימא שכשאמר לו המלאך כאן ילך עם האנשים כוונתו לומר לו שוב שבדרך שאדם רוצה לילך מוליכין אותו. הא גופא צ"ע למה היה צריך המלאך לחזור על זה שוב, וגם מה חידש לו המלאך אחרי כל העיכוב שהיה בדרך ומה יצא לו מכל זה, הרי גם מקודם כבר אמרו לו בדרך שאדם רוצה לילך מוליכין אותו.

עוד יש לדקדק מהי הלשון 'מוליכין אותו' והיינו שמסייעים בידו. וצ"ע בתרי, חדא, מהא דאמרו חז"ל ברכות (לג, ב) 'הכל בידי שמים וצ"ע בתרי, חדא, מהא דאמרו חז"ל ברכות (לג, ב) 'הכל בידי האדם. חוץ מיראת שמים' הרי שלענין יראת שמים ניתנה הרשות בידי האדם. שנית, מהא דאיתא בשבת (קד, א ועוד) 'בא ליטמא פותחין לו בא ליטהר מסייעים אותו' הרי שרק כשבא ליטהר מסייעין אותו ומוליכין אותו אבל כשבא ליטמא רק פותחין וכאן משמע שגם מוליכין. (קובץ עיון הפרשה)

# משולחנו של רבינו

קשר רב שנים היה לרבינו עם ידידו הגאון המופלג רבי שמעון משה דיסקין זצ"ל [נלב"ע ט"ז תמוז תשנ"ט] ועוד חזון למועד על הקשר ביניהם, ואך לאחרונה סיפר רבינו שליט"א שלמד עמו בבחרותו חלקים רבים מהש"ס. וסדר החברותא היה באופן כזה,

שישבו כל אחד ליד השני ולמדו לעצמם, ורק שהתעורר להם איזה שאלה או תירוץ היה אומרים אחד לשני. אך הוסיף רבינו שליט"א כיט בוודאי אין זו הדרך המתאימה לכל חברותא וכל ערום יעשה בדעת.

### מרן הגאון רבי אליעזר יהודה פינקל זצ"ל ראש ישיבת מיר נלב"ע י"ט תמוז תשכ"ה

חורף תש"ד, ישיבת פוניבז' שזה עתה הוקמה על הגבעה במרומי המושבה מצויה בתנופת בניה, בני הישיבה שקודים על תלמודם בהיכל בית המדרש הזמני (כיום חדר שיעורים שרייבר בקומת שערי אשר) שגם הוא לא היה מושלם, ריצפה היתה, גם תקרה ומעזיבה, אך חלונות חסרו, ואת מקומם כיסו יריעות פלסטיק. הרוח העזה חדרה בינות ליריעות והרעידה את הצורבים.

באותם הימים נקרא מרן ראש הישיבה רבי דוד פוברסקי זצ"ל לכהן פאר בראשות הישיבה לצידו של מרן ראש הישיבה רבי שמואל רוזבסקי זצ"ל, מרן זצ"ל רצה להביא עמו את בנו הגדול הנער רבי ברור דוב פוברסקי, אך אמו הרבנית שחרדה לשלומו ולבריאותו של בנה בכורה, ביקשה מבעלה ראש הישיבה לשלוח את הנער הרחק לירושלים

> שכבר לישיבת חברון, היתה בנויה לתפארה, עד ורק גלויה שבועית היתה

שיסתיימו עבודות בנית הישיבה. וכך גלה הנער עוד טרם הגיעו לגיל מצות מבית אביו ורבו, ועשה הוא את דרכו לישיבת חברון המעטירה. המרחק מהבית היה קשה, נסיעות הביתה באמצע הזמן מאן דכר שמייהו, טלפונים לא היו,

לציר המקשר בין הנער להוריו. שם בימים ההם נקשרה נפשו בנפש מרן רבי אליעזר יהודה פינקל זצ"ל ראש ישיבת מיר שהיה לידיד אביו הגדול, על שולחנו סעד בכל שבת, ושעות רבות עשה במחיצתו. מפיו למד תורה ועל ברכיו גדל. מיני אז ועד היום כל צאצאי ראש הישיבה דמיר הלומדים בישיבת פוניבז' מוזמנים אחר כבוד לסעוד את סעודת השבת בביתו של רבינו שליט"א כהכרת הטוב וכתשלום על אותם שבתות וימים טובים.

כשנישא רבינו שליט"א הגיע ראש הישיבה דמיר זצ"ל להשתתף בחופה, אך מראש הודיע כי מוכרח הוא תיכף אחר החופה לשוב למעונו, אך גם זה הודיע מראש כי על דרשת החתן לא יוותר.. ואכן כמה דקות לאחר שנכנסו החתן והכלה שליט"א לחדר הייחוד כבר יצאו לאולם בו נערכה הסעודה, לכבד את ראש ישיבת מיר שלא יאלץ להתעכב יתר על המידה, ולכבודו הכין רבינו שליט"א שטיקל תורה מיוחד, מלבד השטיקל אותו נשא במרכז הסעודה.

כשנולד לרבינו בנו בכורו הגאון רבי ירוחם שליט"א הורה מרן רבי דוד זצ"ל לבנו רבינו שליט"א שיכבד את ראש הישיבה דמיר בסנדקאות, כשעלה רבינו לירושלים להזמין את מרן הגרא"י לסנדקאות, נענה הגרא"י בבדיחותא ואמר אשמח להשתתף בברית אך הנסיעה יקרה מידי.. רבינו שליט"א אמר מיד: בוודאי שאני אשלם בעד הנסיעה, נענה הגרא"י כנגדו, וכי על ממונך אינני אחראי שיהיה לך די צרכך, ולא הסכים לקחת מרבינו דמי נסיעתו לברית.

כשהוציא רבינו שליט"א בשנת תשכ"ב את ספרו הראשון 'בד קודש' קיבל רבינו ממרן הגרא"י זצ"ל הסכמה מיוחדת ונלהבת בה כתב- בא לפני ידיד נפשי וחביבי הרב חו"ב סיני ועוקר הרים כו' מכבר אנכי מכירו ואגיד שבחו גם בזה כי הוא אדם גדול בחריפות ובקיאות בש"ס ופוסקים ראשונים ואחרונים דולה מים מבארות עמוקים וחידושיו היקרים נאמרים בשכל זך והבנה עמוקה וישרה. שמו המפואר הולך לפניו בהיותו אחד מן הרמי"ם הגדולים בישיבה הגדולה פוניבז'. והנהו קנקן חדש מולא ישן בחידושיו שהעלה פנינים יקרים ממצולות ים התלמוד יתהללו כל ישרי לב ויהנו לאורו המאיר.

כאשר התמנה לר"מ בישיבת מיר היה הוא מוסר את שיעוריו אחה"צ, כאשר בהוראת אביו הגרא"י זצ"ל היה עולה בבוקרו של יום השיעור למעונו של רבינו שליט"א להרצות בפניו את השיעור אותו יאמר. היה פעם שהזדמן רבינו לירושלים בעת השיעור של רבי בנימין בינוש זצ"ל, וביקש מרן הגרא"י מרבינו שליט"א שייכנס לשמוע את השיעור, ששש ארכינו שליט"א חשש שיבחן את צורת אמירת השיעור ומסירתו, אלא כי עצם נוכחותו בשיעור יהיה הפרעה לשיעור, על כן עמד מאחורי הדלת

בנו של מרן הגרא"י זצ"ל רבי בנימין ביינוש נישא עם הרבנית אסתר ע"ה

בתו של הגאון רבי שמואל גרינמן זצ"ל והתגורר באותם השנים בבני ברק,

הסגורה, ושם האזין לשיעור, ותיכף נכנס להביע את התרשמותו לאביו. שח רבינו: פעם באתי כאברך צעיר להתפלל בישיבת מיר וישבתי בסוף.

קרא לי מרן הגאון רבי לייזר יודל זצ"ל ואמר לי: לשבת בסוף זה גם גאווה, תשב באמצע.

לפני שנים אחדות פגש רבינו שליט"א בירושלים את הגאון רבי חיים אורי פריינד שליט"א חבר בד"צ העדה החרדית, לאחר פריסת שלום אמר הגרח"א לרבינו - ראש ישיבה שליט"א יש לי הכרת טוב גדולה עליכם,



תמונה נדירה- מרו הגרא"י פינקל ראש ישיבת מיר בשמחת נישואי רבינו שליט"א

כי בזכותכם אכלנו בבית הורי שבת אחת דגים, ולפליאת רבינו שליט"א והסובבים סיפר. כי כידוע נוהג היה רבי אליעזר יהודה לשלם במטבע עבור כל שטיקל תורה טוב ששמע, ויהיה היום בבחרותי העניות היתה רבה ולא היה להורי כסף לקנות דגים לשב"ק, אמרתי לעצמי אכנס למעונו של ראש הישיבה ואציע בפניו חידוש תורה, אולי ייטב הדבר בעיניו ויעניק לי מטבע, ובזה אקנה דגים לשבת קודש, וכך עשיתי, נכנסתי לראש הישיבה זצ"ל ואמרתי בפניו חידוש, אך לחרדתי לא מצא חידושי חן בעיני ראש הישיבה זצ"ל, באתי לצאת את החדר בעצב אך אז שמעתי אותכם שליט"א שישבתם על יד השולחן אומרים למירער' ראש ישיבה, מדוע לא מצא החידוש חן בעיניכם והלא בזה ניתן להבין פשט ברמב"ם הזה, וליישב דוחק אחר, וכך קילסתם את דברי באזני ראש הישיבה זצ"ל שאמר אם אתה אומר שמגיע לו אתן לו.. והעניק לי מטבע, וכך היה לנו בשבת קודש דגים בזכותכם, סיים חבר הבד"צ שליט"א.

את גודל אהבתו לתורה של מרן ראש ישיבת מיר זצ"ל מספר רבינו שליט"א את אשר ראו עיניו כי מרן הגרא"י זצ"ל היה קם כל בוקר לפנות בוקר ללמוד, היה לו סדר לימוד מיוחד עד תפילת שחרית, ומנהגו היה ללמוד כל יום כשמונה דף ליום, וכל שנה היה מסיים את הש"ס, לאחר התפילה היה ממשיך ללמוד ורק אחר הצהריים היה נפנה לאכול ארחות בוקר, ומה היה הארוחת בוקר שלו ? גביע לבן ! ניסיתי פעם לומר לו שאין בזה די, והוא אמר לי לקיום הגוף די בגביע לבן.. זה היה רבי אליעזר יהודה, היה כוופקע לגכורי כועולם הזה.

ובגודל אהבתו את התורה ידוע שהיה נותן מטבע למי שאמר לו חידושי תורה שמצאו חן בעיניו, ומה שלא יודעים שתקופה ארוכה הוא קרא לי ואמר לי אודות שני בחורים מצויינים בישיבתנו שאבחן אותם כל סוף זמן על תלמודם והוא יעביר לי סכום כסף ליתן להם, וכך היה כמה שנים שבחנתי אותם כל סוף זמן על המסכת שנלמדה בישיבה והוא שילם על זה..

סיפר רבנו: שפעם אמר לגרא"י פינקל ששמע שהרב מפוניבז' אומר שהיום יש בחורים מיוחדים עוד יותר מאשר לפני המלחמה, ענה לו ר' אליעזר יהודה תשאל אותו האם יש לו נחום לסמן אחד...

> אי"ה בשבועות הקרובים נכתוב על קשרי מרן רה"י שליט"א. פרשת פינחס – מרן הגר"ש רוזובסקי זצ"ל. פרשת מטו"מ – מרן הגרח"ע גרודונסקי זצ"ל. פרשת דברים – מרן הגאון רבי אריה פינקל זצ"ל. נשמח לקבל חומרים.

# דרכי אורה

משולחנו של רבינו הגדול מרן ראש הישיבה הגאון רבי מאיר צבי ברגמן שליט"א פרשת בלק תשפ"ד (38)

#### מקדש ישראל והזמנים

ֶּטֶה עָשִׂיתִי לְךָ כִּי הִכִּיתַנִי זָה שָׁלשׁ רְנֻלִים (כּ״בּ, כּ״ח)

רמז לו, אתה מבקש לעקור אומה החוגגת ג' רגלים בשנה (רש"י).

ויש לתמוה, מדוע דוקא ענין זה של ג' רגלים רמזו לבלעם, ולא רמזו לו שהולך לאבד אומה השומרת שבת, או אומה המנחת תפילין ושאר מצוות?

ונל"פ שהרי כל מעלתו של בלעם הי' שהוא 'יודע דעת עליון', ואחז"ל בגמ' סנהדרין דק"ה ב' מאי ויודע דעת עליון – שהי'

יודע לכוין אותה שעה שהקב"ה כועס בה, וע"ז אמרה לו האתון: אתה מתגאה על כך שיכול אתה לכוין ולדעת את סגולת הזמן, אימתי הוא הזמן המתאים לבצע את זממך, אך ישראל גדולים הרבה יותר ממך, שכן הם בעלים על הזמן וביכולתם ליצור את סגולת הזמן, לחדש חדשים ולקבוע רגלים, ואמרו בירושלמי כתובות בת ג' שנים ויום אחד ונמלכו ב"ד לעבר את החודש בתוליה חוזרים, וכיון שהזמן עצמו תלוי בישראל א"א לך לשלוט בהם עי"ז.

### אספקלריא המאירה

הַהַסְבֵּן הִסְבַּנְתִי לַעֲשׁוֹת לְךְ כֹּה (בּ"בּ, ל)

באדרת אליהו (לפר' בלק מהדורא רביעאה): אמרה לו איך אתה רוצה להתדמות לנביאי ישראל, שהרי הם מתנבאים ב'כה' וכמ"ש כל הנביאים נתנבאו ב'כה' ואין אתה מתנבא ב'כה' כמו שאתה חושב ואומר 'ואנכי אקרה כה' עכ"ל. וצ"ע דהא גבי משה רבינו מצינו שהי' זה ממעלתו על שאר נביאים במה שלא הי' נצרך להתנבא ב'כה', כמו שפי' רש"י בריש פר' מטות (להלן ל', ב'): משה נתנבא ב'כה אמר ה' כחצות הלילה', והנביאים נתנבאו ב'כה אמר ה', מוסף עליהם משה שנתנבא בלשון 'זה הדבר' ע"כ, וא"כ אדרבה יש כאן מעלה לבלעם שא"צ להתנבא ב'כה' כמו נביאי ישראל.

ונראה שאין כאן סתירה, עפ"י מ"ש מהרי"ל דיסקין זצ"ל בדברי הגמ' ב"ב די"ד ב' 'משה כתב ספרו ופרשת בלעם', שהרי בתורה נכתבו הרבה נבואות שנאמרו לאחרים קודם משה רבינו, וכגון הנבואות שנאמרו לאברהם ונח שלא נאמר משה רבינו, וכגון הנבואות שנאמרו לאברהם' וכדו', ומדוע לגבי על זה שמשה כתב את 'פרשת אברהם' וכדו', ומדוע לגבי בלעם אנו חושבים דבריו לפרשה נפרדת מכל התורה, וביאר שכל הנביאים שהובאו דבריהם בתורה, הם בשעתם ראו את נבואתם באספקלריא שאינה מאירה ופירשו את מראה הנבואה כפי השגתם והבנתם, אבל משה ראה את נבואתו באספקלריא המאירה, כלומר שמחמת זכות נפשו זכה לראות את הנבואה בתכליתה, ללא צורך לפרש אותה מעצמו כלל, אלא להדיא כמו שכתבם בתורה, ולכן נכללו כולם בשם 'ספרו של משה' כיון שגם נבואות שכבר נאמרו לאחרים מ"מ משה של משה' כיון שגם נבואות שכבר נאמרו לאחרים ב"א שום רבינו השיגם יותר מהראשונים והבינם עד תכליתם בלא שום

כיסוי וחשכות, ובשעה שכתבן משה לא הי' זה כמעתיק ד' הראשונים שקיבלן במסורה מאבותיו, אלא באותו הזמן קיבל הכל שוב ברוה"ק ואספקלריא המאירה, ולכן הכל נחשב לנבואת משה, כיון שהוסיף לכתוב בספרו השגות יותר גדולות בפתרון וקבלת נבואות הראשונים. משא"כ נבואתו של בלעם הרשע, שמחמת שפלותו לא רצה הקב"ה לגלות לו נבואה באופן שיצטרך לפרש אותה לפי הרהורי לבו, כדי שלא יטיל בה דופי ופגם לפי תאוותיו ורוח הטומא' שהי' שורה עליו. ולכן כביכול הוכרח הקב"ה לומר לו דברים ככתבן עד תכלית, אך לא הי' זה מחמת מעלה שהיתה בו וכמו אצל משה, אלא אדרבה, חסרון גדול הי' זה שהקב"ה לא הניח לו לבאר בעצמו את דברי הנבואה. ומעתה כשחזר משה לכתוב בתורה את נבואת בלעם, באמת כבר לא חידש בה דבר, כיון שגם לבלעם כבר נאמרו הדברים באופן של דברים ככתבן כדי שלא יפרשה לפי גריעות נפשו, ולכן אפי' שנכתבה ע"י משה מ"מ נשתנה שמה ל'פרשת בלעם'.

מעתה א"ש ואין שום קושי מד' רש"י לד' הגר"א, וכוונת הגר"א לפרש מה שבלעם לא זכה למעלת נביאי ישראל שנתנבאו ב'כה' כיון שלא הי' ראוי לפרש את דברי הנבואה בעצמו לפי שכלו, מה שכל נביאי ישראל זכו לזה בלבבם הטהור, ומשה רבינו ודאי שהי' ראוי ג"כ לפרש בשכלו, וכמ"ש רש"י "משה נתנבא ב'כה' וכו' והנביאים נתנבאו ב'כה', אבל נשתנה מהם למעליותא עוד לפי דרגת זכות נפשו, שנתאחדה השגתו ממש עם העליונה שבהשגות הנבואה, וזה שכתב רש"י: 'מוסף עליהם משה שנתנבא בלשון 'זה הדבר'.

#### אמירה ודיבור

וַיֹאמֶר שׁוֹב אֶל בַּלָק וְכֹה תַדַבֵּר (כּ"ג, ה)

יל"פ עפ"י מ"ש מהריל"ד בביאור החילוק בין נבואת בלעם לשאר נביאים, שמשום טומאתו הי' מקבל נבואתו

באספקלריא המאירה כדי שלא יטה הדברים לפי תאוותיו ויטיל בהם פגם (עי' לעיל בהרחבה יותר).

ונראה לפרש מה שאמר כאן 'וכה תדבר', והלא מבואר בחז"ל

שנבואה הנאמרת בלשון 'כה' היא פחותה מדרגתו של משה רבינו והיא באספקלריא שאינה מאירה. אמנם י"ל שנביאי ישראל נתנבאו ב'כה אמר' בלשון אמירה, ואמירה היא בלב כידוע, כלומר שהנבואה נמסרה ללבם והם פירשוה בפיהם.

אך אצל בלעם נאמר 'כה תדבר' בפה, ר"ל שבאותן התיבות ששומע את הנבואה הי' חייב לדברן לאחרים, ולא היתה ללבו ולהשגתו הפרטית שום זיקה לדברי הנבואה שאותם מסר כמעתיק בעלמא.

#### מות ישרים

תַּמֹת נַפְשִׁי מוֹת יְשָׁרִים וֹתָהִי אֲחֲרִיתִי כְּמֹהוֹ (כ"ג, י)
וכ' באור החיים: ר"ל שבהגיעו ליום המיתה ייטיב דרכיו
ממעשיו הרעים ותועבותיו, כי רשע שבאומות הי' ואתונו
שהיתה לו סוכנת כמאמרם ז"ל )ע"ז ד' ב') תגיד עליו, אלא
שנתאוה שבשעת מיתה ישוב ויהי' ישר כישרים שבאומות,
ולפי שעמד על מזגו והנה הוא רע בתכלית הרע ונמנע ממנו
עשות יושר, לזה שאל דבר שיכול להיות - שבשעת דכדוכה
של מות יהי' ישר כי בחייו בוודאי א"א לו. וכיוצ"ב ראיתי
רשעים שאמרו לי בפירוש, כי אם היו יודעים שיחזרו בתשובה
ותיכף ימותו – היו עושים, אלא שיודעים שאינם יכולים
לעמוד בתשובה זמן ארוך, כי דבר מלך עליהם – מלך זקן
וכסיל רח"ל עכלה"ק.

ואספר כאן עובדא נוראה שסיפר לי מרן הסטייפלער זצ"ל, כשהייתי מעורב בעניין איזה שידוך שבמהלכו הי' עיכוב כיון שצד הכלה שמעו על זקינו של הבחור שאחרי המלחמה לא הלך בדרך התורה, ומרן זצ"ל ביקש ממני שאמסור בשמו שמאחרי המלחמה אין שום ראי' וא"א לפסול את המשפחה בהנהגתה לאחר השואה. וסיפר לי הסטייפלער באותו ענין, שקרוב משפחתו של מרן החזו"א זצ"ל שהיה לומד איתו בחברותא קודם שעלה לאר"י, ובצוק העתים כפה"נ מחמת המלחמה פירש ונעשה קומוניסט ופרק עול לגמרי, הי' נשוי לנכרית והוליד ממנה רח"ל, והגיע לבקר באר"י אחר שהכריזו

הציונים על מדינתם ובא לבני ברק לפגוש את מרן החזו"א, וא"ל שהוא קומוניסט ואינו מאמין, והחזו"א בכ"ז ניסה לעוררו לתשובה, עד שאמר לו הקומוניסט שאינו יכול בשום פנים לשוב כיון דאביק בה טובא (יש לו ילדים נכרים, והי' לו משרה חשובה בשירות החוץ של ברית המועצות, וזה הי' סיבת ביקורו באר"י) ורק קודם שימות יוכל לעשות תשובה, וישאלהו החזו"א זצ"ל אם רוצה שיתפלל עליו שימות כדי שלא יחטא עוד, ולא ענה לו ע"ז דבר, ואמר אח"כ החזו"א לסטייפלער זצ"ל שהבין ממנו שאינו מתנגד לכך, והנה אחר כמה ימים הגיעה השמועה כי בדרכו חזרה לבריה"מ עבר המטוס דרך טורקי', וכשבא לירד בסולם לקרקע (באותם ימים היו עולים ויורדים למטוס בסולם) נפל מראש הסולם ונחבט בקרקע ומת. וכשנודע הדבר להחזו"א, אמר כי אפשר שהיו לו הרהורי תשובה ומשו"ה זכה למות מיד. ובאמת כ"ה להדיא בגמ' ע"ז די"ז ב' דכל הפורש ממינות מיית. וכו בעריות היכא דאביק בה טובא עי"ש.

כמה צריכים להודות להקב"ה ששם חלקנו מיושבי ביהמ"ד,
ולהתפלל שלא נבא ח"ו לידי נסיון ולא לידי בזיון, זכורני שגם
ולהתפלל שלא נבא ח"ו לידי נסיון ולא לידי בזיון, זכורני שגם
כאן באר"י בתקופת המחתרות שלפני המדינה, כמה בחורי
ישיבות נתקלקלו ונמשכו ע"י המסיתים ומדיחים לעזוב את
ספסלי הישיבות הק', ובכל דור ודור עומדים עלינו לכלותנו
והקב"ה מצילנו מידם.

#### משא רבינו הגדול מרן שליט"א

בהתכנסות גדולי התורה וחברי נשיאות ארגון "שובו" במעונו

#### גדול המוסר נפשו עבור "בן המלך"

ברשות מרנן ורבנן. אני תמיד מזכיר את זה, מו"ח הראש ישיבה זכר צדיק לברכה היה תמיד נאנח על מצב כלל ישראל, ובתחילת החודש הראשון (תחילת הלימודים) לא היה רוצה לאכול, ובימי חמישי לא היה רוצה לאכול בשר בצערו על המצב, וכך היה אומר: "לכלל ישראל יש למעלה ממיליון ילדים יהודים שאינם יודעים לומר שמע ישראל". ועל זה קם הארגון "שובו" וזו היא מטרתכם לתקן ענין זה, וזה התכלית - להגיע אליהם".

נמצאים היום בסוגיא של "מסירות נפש", במה שנוגע לצבא, שרוצים לגייס את בני הישיבות רח"ל, שכבר קם טיפש אחד והודיע שהוא שולח 'צווים' לבני הישיבות, צריכים לדעת שעכשיו אסור לשתף פעולה עם זה! בחור אחד שיהיה יום אחד בצבא - זה שמד! וכבר אמרתי כמה פעמים בשם מו"ח רבינו הגדול זצוק"ל שצריך למסור את הנפש על זה!

#### כל המלחמה עכשיו זה עבור המלך, עבור הקב"ה.

אני רוצה להראות לכם מה שהבאתי בספרי שערי אורה (ספר ראשון פר' קדושים) בשם הגה"צ ר' קלונימוס קלמן שפירא זצ"ל מח"ס הכשרת האברכים, "הרבה יותר גדולה המצווה, מי שמוסר נפשו עבור יהודי חבירו, מאשר המוסר נפשו עבור הקב"ה, דהמוסר נפשו עבור בן המלך, הרבה יותר גדול מהמוסר נפשו עבור המלך עצמו, דע"י מסירת נפש עבור בן המלך מראה הוא כמה אהוב עליו המלך".

אתם שומעים מה שכתוב כאן. *"הרבה יותר גדולה המצווה, מי שמוסר נפשו עבור יהודי חבירו*, מאשר המוסר נפשו עבור הקב"ה" ופירוש הדבר, שכשאדם מוסר את נפשו עבור המלך זה דבר גדול ונפלא, אבל כשמראה חיבתו למלך ע"י שמוסר נפשו ל"בן המלך", הרי זה חשוב הרבה יותר.

כמו שדברתי, אנחנו נמצאים היום בסוגיא של "מסירות נפש", אבל כל זה, זה מסירות נפש עבור המלך בעצמו, עבור כבודו של הקב"ה. ובוודאי זה דבר גדול מאוד, <mark>זה שעת השמד וצריך מסירות נפש. אבל יש למסור את הנפש עבור "בן המלך", שזה דבר גדול הרבה יותר. וזהו ארגון "שובו", שמוסרים את נפשם עבור "בן המלך" להציל את "בן המלך".</mark>

אשרי התומך בארגון "שובו" שזה הצלת "בן המלך" מי שתומך בשובו הוא תומך "בבן המלך". אשריכם.

# משנת רמ"ה

ממשנת רבינו מרן ראש הישיבה הגאון <mark>רבי משה הלל הירש</mark> שליט"א

#### פרשת כלק תשפ"ד

### 'והצגע לכת' – תנאי לזכיה בתורה

כתוב בהפטרה (מיכה ו ח), 'הגיד לך אדם מה טוב, ומה ה' דורש ממך, כי אם עשות משפט, ואהבת חסד, והצנע לכת עם אלוקיך'. ואיתא בסוכה (מט:): תנא דבי רב ענן, מאי דכתיב 'חמוקי ירכיך', למה נמשלו דברי תורה כירך, לומר לך מה ירך בסתר אף דברי תורה בסתר. והיינו דאמר רבי אלעזר, מאי דכתיב 'הגיד לך אדם מה טוב ומה ה' דורש ממך כי אם עשות משפט ואהבת חסד והצנע לכת עם אלוקיך', 'עשות משפט' זה הדין, ו'אהבת חסד' זו גמילות חסדים, ו'הצנע לכת עם אלוקיך' זו הוצאת המת והכנסת כלה לחופה. והלא דברים קל וחומר, ומה דברים שדרכן לעשותן בפרהסיא אמרה תורה הצנע לכת, דברים שדרכן לעשותן בפרהסיא אמרה תורה הצנע לכת, דברים שדרכן לעשותן בצנעא על אחת כמה וכמה'.

מבואר מדברי הגמרא, שמלבד זאת שיש מעלה בעצם הצניעות בכל דבר מצוה, יש מעלה מיוחדת בתלמוד תורה הצניעות. זכן איתא ברמב"ם (תלמוד תורה פ"ג הי"ב), 'זכל היגע בתלמודו בצנעה מחכים, שנאמר ואת צנועים חכמה'. וצריך להבין מה המעלה המיוחדת שיש בתלמוד תורה בצנעה.

והנה כתב רבינו יונה בשערי תשובה (ש"א כד), 'ודע כי מעלות ההכנעה רבות, כאשר יתבאר בשערי הענוה בעזרת מעלות ההכדגה העליונה בהכנעה המחויבת מדרך התשובה, שיגדיל ויאדיר עבודת השם, ולא יחזיק טובה לעצמו, כי יקטן הכל בעיניו כנגד מה שהוא חייב בעבודת השם, על כן ייכנע ויעבוד בהצנע, ולא יחמוד כבוד על מעשיו הנכבדים, ולא יבקש תפארת אדם על פעליו המפוארים ויסתירם מדעתם כפי היכולת'.

ובזה מבוארת מעלת הצניעות בלימוד התורה, שהיא באה מכח אהבת השם, וההבנה שכל מה שאדם עושה הוא כאין וכאפס מול הטובות שהקב"ה עושה עמנו, וגודל החובה שאנו חייבים בעבודת השם, וכשהאדם מבין ומרגיש זאת, אז יש הצלחה בתורה, וכמו שכתוב במדרש תנחומא (פר' נח), שרק מי שאוהב את הקב"ה בכל לבו ונפשו ומאודו יכול ללמוד תורה שבעל פה כראוי.

עוד יש לבאר, דהנה מצינו בגמ' מגילה (יג:), 'בשכר צניעות שהיתה בה ברחל זכתה ויצא ממנה שאול, ובשכר צניעות שהיה בו בשאול זכה ויצאת ממנו אסתר'. ומבואר צייעות שייכות בין מידת הצניעות למלוכה. והביאור בזה, שאדם צנוע אינו עושה פעולות כדי למצוא חן בעיני הסובבים אותו, אלא כל מעשיו הם כדי לעשות את רצון השם, ועושה בכל מצב מה שצריך באמת, ומה שיביא תועלת, אבל אדם שאינו צנוע עושה את מעשיו כדי לזכות לכבוד, וזה מטה את שיקול דעתו מלפעול נכון, כיון שאינו מחפש את האמת, אלא את הכבוד שיגיע לו ממעשיו, ואם כן הרי שהוא אינו מולך ושולט על הסובבים אותו, אלא להיפך, הם שולטים עליו, כיון שהוא עושה

מעשים כדי למצוא חן בעיניהם.

וידוע המעשה שהיה עם שאול המלך, שהקב"ה ציווהו למחות את זכר עמלק, ושאול חמל על הצאן ולא הרג את כולם, ואמר לו שמואל הנביא שבגלל חטא זה 'קרע ה' את ממלכות ישראל מעליך היום, ונתנה לרעך הטוב ממנך' (ש"א טו כח). וקשה, מדוע שאול הפסיד את המלוכה בגלל חטאו, ואילו דוד המלך לא הפסיד המלוכה בגלל מעשה דבת שבע. וכתב בזה בספר העיקרים (מאמר ד פכ"ו), שחטא שאול היה בענייני המלוכה, ואילו חטא דוד לא היה בענין המלוכה [הובא במלבי"ם שם (שמואל א' פס"ו), ועיין שם עוד].

ובביאור חטא שאול, כתב רבי אברהם בן הרמב"ם (המספיק לעובדי השם, על הענווה): ושאול בחיר ה' באה לו מפלתו מגדולתו מפני שעבר על מצוות ה' יתעלה במלחמת עמלק, וסיבת עבירתו היתה פחדו מבני האדם, פו ישביתו את שלטונו הגשמי. ובהודאתו לשמואל אמר (ש"א טו כד) 'חטאתי כי עברתי את פי ה' ואת דבריך, כי יראתי את העם ואשמע בקולם'. שאול שקד איפוא על רדיפת הכבוד החיצוני, הארעי, אף כי מפני דרכו זו סר חינו בעיני ה'. כמ"ש (שם טו ל) 'כבדני נא נגד זקני עמי ונגד ישראל', עכ"ל. וזה מבואר על פי מה שנתבאר בגמ' במגילה, שמידת הצניעות מביאה לידי מלכות, משום שהצנוע אינו חושש לעשות את דבר השם, אף אם מחמת כן יחסר מכבודו, ואילו הרודף אחר הכבוד יימנע מלעשות את הנדרש מחשש שיגרע מכבודו, ועל כן ניטלה המלוכה משאול המלך, כיון שחטאו היה בענייני המלוכה.

ובזה יש להוסיף ולבאר את המעלה של לימוד תורה בצניעות, כיון שדבר זה נוגע מאוד גם בלימוד התורה, ולכן כתב הרמב"ם שכל היגע בתלמודו בצנעה מחכים, כיון שמי שאינו צנוע, ולומד כדי לזכות לכבוד, אינו עושה מה שיביא לו תועלת בלימוד, אלא מה שנראה לו שיביא לו תועלת בלימוד, אלא מה שנראה לו שיביא לו כבוד, לדוגמא, כשאינו מבין איזה דבר הוא מתבייש לשאול, כי 'זה לא מתאים לו' להראות לאחרים שהוא לא יודע, ובודאי שאינו יכול לשאול את מי שנחשב פחות ממנו. גם עלול להיות שלאחר שאמר סברא או דבר חידוש, ומעירים על דבריו, הוא לא יסכים לחזור בו, כיון שזה לא לכבודו להודות בטעות. כך אי אפשר להצליח בלימוד!

יש עוד בעיה שעלולה לקרות אצל מי שלומד כדי לזכות לכבוד, שאינו לומד מה שמתאים לו. יש כאלו שמנסים להרשים ולומר חידושים עמוקים שמעבר להבנתם, וכך הם מתרגלים לדבר בלי להבין. וכן יש כאלו שלומדים עם חברותא שלא מתאים להם, אבל מחשש 'מה יאמרו הבריות' הם לא מוכנים להחליף חברותא וללמוד עם מי שמתאים להם.

הקב"ה יזכנו ללמוד תורה כראוי בהצנע לכת, ועי"ז נזכה לסייעתא דשמיא ולהצלחה בלימוד התורה, אמן.

הוראת שעה

## הדרך להתמודד מול הרשעים -לדעת שהכל נסיון

נאמר בכינוס של 'חינוך העצמאי' בעקבות רדיפת החרדים לדבר ה'

המצב כאן בארץ עכשיו קשה מאוד. המצב של המלחמה גרם להתנגדות גדולה נגדנו מכל הבחינות, גם נגד עולם הישיבות, וגם נגד החינוך העצמאי. הם עושים ממש כל שביכולתם כדי להקשות על החינוך העצמאי, הם רוצים לקעקע את כל החינוך שלנו, זה המצב שיש היום. ונשאלת השאלה, מה הקב"ה רוצה שאנחנו נעשה בזמן הזה.

ואמנם אי אפשר לדעת בבירור מה הקב"ה רוצה מאיתנו בדוקא, אבל דבר אחד ברור בודאי, שיש כאן מאיתנו בדוקא, אבל דבר אחד ברור בודאי, שיש כאן נסיון בענין של בטחון. 'בטחון' פירושו לדעת שכל הקשיים באים מהקב"ה כדי לנסות אותנו, והכל לטובתינו. ועד כמה שאנחנו מבינים זאת, זה גופא הפתרון.

רבינו יונה אומר בפירושו למשלי (גכו), שפעמים יש מצב שראויה לבוא צרה על האדם, ובכל זאת הוא ניצל ממנה בשכר הבטחון, וכמאמר הכתוב (שם כט כה) 'בוטח בה' ישוגב', דהיינו שבעבור זה שהוא בוטח בה', לפיכך 'ישוגב', ינצל מהצרה.

הרמח"ל בספרו דרך ה' (ח"ב פ"ג) מסביר את ענין הנסיונות הבאים על האדם, בצורה שנותנת מבט אחר על כל הענין. ואומר, שהקב"ה חילק את נסיונות העולם בין האנשים, כמו שגזר לפי עומק עצתו, ויש לכל אחד חלק מיוחד בנסיון ובמלחמת היצר, 'והוא פקודתו ומשאו בעולם הזה, וצריך לעמוד בו כפי מה שהוא'. והרי זה כעבדי המלך, שלכל אחד יש איזה חלק בעבודה, והשלימות של המלכות באה על ידי שכל אחד עושה את מה שהוא צריך, כדי לעמוד בנסיון שלו.

כשאנו מסתכלים על עצמנו עכשיו, אנו עומדים בנסיון מפני שאנחנו נמנים על חיילי המלך, ותפקידנו לעמוד בנסיון, וזה יגרום כבוד שמים וחיזוק מלכותו. אם מסתכלים באופן כזה, שכל מה שעובר הוא נסיון כדי להתחזק, ומבינים שזה מהקב"ה ומקבלים את זה באהבה, זה מחזק את מלכות שמים! זה המבט שצריך להיות לנו, שאנחנו חיילים של הקב"ה, ותפקידנו לחזק את מלכות שמים, על ידי זה שאנו עומדים בנסיונות, וזה גופא יביא לכך שהרשעים ייכנעו.

הקב"ה יתן לכם את הכח להמשיך לבטוח בה', לעשות את עבודת הקודש, ולחזק את מלכות שמים, ועל ידי זה יתבטלו הרשעים.

#### עיונים בפרשה

#### ביסוד החיוב דהיזק ראיה

מַ**ה טֹבו אֹהָלֶיךְ יַעֲקֹב מִשְׁכְּנֹתֵיךְ יִשְּׂרָאֵל** (כד ה). פירש״י ׳ראה שאין פתחיהן מכוונים זה כנגד זה שלא יציץ לתוך אהל חבירו׳.

בגמ׳ בבבא בתרא (ב: ג.) הובאו שתי לשונות בביאור המשנה שם, האם היזק ראיה שמיה היזק, ושותפין יכולים לכוף זה את זה לעשות מחיצה בחצר, או שהיזק ראיה לאו שמיה היזק, ואינם יכולים לכוף זה את זה על כך.

ויש לחקור ביסוד החיוב דהיזק ראיה שמיה היזק, האם הוא מדין מזיק ממש, שבראייתו הוא מזיק את חבירו, או שמדין מזיק אין לחייבו, וחיוב זה הוא תקנת חכמים בדיני שכנים, שלא להזיק את חבירו בראיה.

#### ביאור הצד דלאו שמיה היזק

ונראה לתלות זה במחלוקת רש"י ותוס' שהנה למ"ד שמיה היזק הגדר הוא משום שראית חברו בזמן שימושו נחשב להיזק, ואינו צריך להיזהר בשעת שימושו שלא יראה חבירו, וכן אינו מחיוב שלא לעשות שימושים צנועים משום שזה עצמו היזק שלא לעשות שימושים צנועים ולכן היזק ראיה שמיה היזק.

ויש לבאר למ״ד לאו שמיה היזק שסובר שאין מוטל עליו למנוע היזק ראיה לחבירו שנראה ודאי שראית חבירו נחשב להיזק וא״כ יש לדון הטעם שלאו שמיה היזק האם משום שסובר שיכול להיזהר שחבירו לא יראה, ולא יזקינו בראייתו, או משום שאין רגילות לעשות שימושים צנועים ולכן אין היזק ראיה בפועל.

ונראה שנחלקו בזה רש"י ותוס' שרש"י כתב (ג,א ד"ה דאיצטנע ממך) לגבי חצר הסמוכה לגג שמבואר בברייתא שלכו"ע יכול לחייבו לעשות מחיצה, משום שבגג יש סברא שאינו יודע זמן תשמישו ואין יכול להצטנע ממנו משא"כ חצר וחצר בזה קבוע התשמיש של כל אחד ואין עושים שם תשמישים צנועים, ובחצר וגג כיון שאינו קובע תשמישו לכן הרגילות שאין נמנע

מלעשות תשמישים צנועים, ומבואר ברש"י שהטעם למ"ד שבחצר לאו שמיה היזק משום שאין עושים תשמישים צנועים.

אמנם בתוס' (ד"ה נפל) מבואר שהטעם שבשני חצרות אין היזק ראיה משום שיכולים להיזהר להיצטנע מחבירו, משא"כ בגג שאין יכול להיזהר מפני שלא קבוע תשמישו לכן יכול לחייבו לעשות מחיצה.

וביאור מחלוקתם שדעת רש״י שמצד להיזהר להיצטנע מחבירו לא שייך לחייבו, שכיון שיש לו זכות ממונית בחצרו לכל השימושים וודאי שיכול לעשות השימושים בזמן שרוצה ואיך שרוצה, ורק משום שאין רגילות לעשות שימושים יש לומר שדנים לפי מה שהרגילות להשתמש בפועל ומימלא אין לו זכות בפועל לשימושים צנועים ולכן אינו חייב לעשות מחיצה.

ושיטת תוסי שרק מצד שיכול להיזהר אינו נחשב היזק ראיה, משום שהוא יכול להיזהר לכן מוטל עליו להיזהר ומחמת זה אין לו טענה של היזק ראיה, אמנם מחמת שאין הוא משתמש וכך הוא הרגילות אין זה סיבה שלא יחשב להיזק ראיה שכיון שמחמת הזכות המומנית יכול לעשות כל צרכיו בחצר אין למנועו משימושים מחמת טענה שאי"ז רגילות.

#### ביאור הטעם שבכותל שנפל כופין לבנות לכו"ע

ונראה לבאר מה שנחלקו בביאור הדין המבואר שם בגמרא שבמקום שהיה כותל בין שני חצירות ונפל לכו"ע מחיוב לבנותו ובזה היזק ראיה הוה היזק, שיש לבאר מדוע בנפל הכותל יש בזה היזק ראיה דהרי וודאי אין כאן זכות בעלות יותר מחצר רגיל וכמו שבכל חצר אין היזק ראיה אף כאן אין היזק ראיה.

ורש״י ביאר משום שכבר נתרצו הראשונים בכותל, ומבואר שהוא מטעם שנתחייבו שכל אחד לא יזיק את חבירו אף בשימושים צנועים ולכן אף שבכל חצר אין

לו זכות בפועל משום שאין רגילות לשימושים צנועים כאן נתחייבו שאף לזה יש זכות לכל אחד לעשות אף שימושים צנועים ומימלא יש כאן היזק ראיה.

ותוס׳ ביארו משום שהורגלו לעשות דבר הצנע בחצר ולא למדו להיזהר זה מזה, והזכות לחייבו לעשות מחיצה הוא משום שכיון שנתרגלו לא להיזהר אינם יכולים להיזהר ומימלא אין הטענה שבכל פעם שיזהרו זה מזה, שכיון שנתרגלו לא להיזהר.

והמחלוקת לשיטתם שלדעת רש"י שהוא ענין של זכיות שימושים בחצר לכן פירש שבמקום שהיה מחיצה יש זכות לבעל החצר להשתמש בפועל שימושים צנועים ושלא יזיקנו חברו בראייתו, ולדעת התוס' שבחצרו יכול לעשות כל שימושים שרוצה לא שייך לומר שנתווסף כאן זכות שימושים, אלא הנידון הוא רק משום שיכול להיזהר ומוטל עליו להיזהר, לכן פירש שבמקום שהיה כותל אינו יכול להיזהר ומחמת זה יש עליו טענה שיש כאן היזק ראיה.

#### רש"י ותוס׳ נחלקו ביסוד הדין היזק ראיה

ונראה ששורש מחלוקת רש"י ותוס' הוא בגדר הדין היזק ראיה ששיטת רש"י שהוא מצד תקנת שכנים ולא מצד מזיק, ולכן מסתבר לומר שדנים לפי הרגילות שמשתמשים בפועל ואף שמצד הבעלות יכול לעשות איזה שימוש שרוצה, מ"מ מצד הלכות שכנים דנים לפי הרגילות השימוש, וכן לא מסתבר לחייבו להיזהר כיון שהוא הגבלה בשימושים שלו ומסתבר שחלק מתקנת שכנים שישתמש בלא להיזהר.

ושיטת התוס' שהוא מצד מזיק ולכן אין לדון מצד הרגילות השימושים בפועל מכיון שכח הבעלות לעשות איזה שימושים שרוצה א"כ וודאי נחשב למזיק בהיזק ראיה מה שאינו יכול לעשות שימושים צנועים, ורק מצד שיכול להיזהר שייך לומר שלכן לא נחשב למזיק כיון שמוטל על בעל החצר להיזהר.

#### משנת הישיבה

#### ענין 'תורה לשמה'

כתוב באבות (פ״ו מ״א), 'רבי מאיר אומר, כל העוסק בתורה לשמה זוכה לדברים כתוב באבות (פ״ו מ״א), 'רבי מאיר אומר, כל העומד כדי שלא יעבור על רצון השם. הרבה'. ובביאור 'לשמה', פירשו המפרשים, שלומד כדי שלא יעבור על רצון השם.

והגר"ח מוולאזין (נפש החיים ש"ד פ"ג) כותב, שעניין 'לשמה' הוא 'לשם התורה'. מהו 'לשם התורה'? יהודי צריך לחשוב בשעה שהוא לומד שרוצה לדעת את התורה של הקב"ה, מאחר והיא 'תורת השם', שכן 'קודשא בריך הוא ואורייתא חד הוא', ועל כן הוא רוצה לדעת כל פרט של תורת ה', וכמה שאדם לומד יותר הוא רוצה לדעת עוד ועוד, וזה ענין 'לשמה', שמאחר ויש לו 'אהבת תורה' הוא רוצה לדעת את התורה.

יש פירוש נוסף מרבי חיים מוולאזין (בירוח חיים: על אבות שם) ב'לשם התורה', על פי מה שכתב הרמח"ל בתחילת ספר דרך עץ חיים, 'כי אמת הדבר שהתורה היא מר מהש, עניין היא ממש אור אחד, ניתן לישראל לאור בו'. והיינו שהתורה היא אור ממש, עניין רוחני, אור של מעלה, וניתן לכלל ישראל שהם יקבלו את האור. ומוסיף הרמח"ל, שהתורה אינה כחכמות הנכריות, שהם ידיעת השכל בעלמא, 'אך התורה הנה קודש היא, אשר לה מציאות גבוהה בגבהי מרומים'. ומבואר שם, שכשאדם עוסק בתורה נכנס אור בנשמתו להעלותו לגנזי מרומים, וכשם שניצוץ של שמש הנכנס לתוך הבית מאיר אותו, כך כשאור התורה נכנס לנשמה הוא מאיר אותה. ועל פי לתוך הבית מאיר אותו, כך כשאור התורה נכנס לנשמה הוא מאיר אותה. ועל פי זה ביאר מו"ר הא"ר אהרן קוטלר זצ"ל (משנת ר"א ח"א עמ' נ"ב כבודה של תורה) את ענין 'כבוד התורה', שכאשר אדם מכבד את התורה היא פועלת עבורו שיזכה להבינה.

ועל פי יסוד זה מפרש רבי חיים מוולאזין כמה עניינים בדברי חז"ל, שסבורים היינו לומר בפשיטות שהם מליצה בעלמא, אבל הוא מפרשם כפשוטם ממש. כגון דברי הגמ' בסנהדרין (קא.), 'הקורא פסוק של שיר השירים ועושה אותו כמין זמר וכו׳ מביא רעה לעולם, מפני שהתורה חוגרת שק, ועומדת לפני הקדוש ברוך הוא ואומרת לפניו, רבונו של עולם עשאוני בניך ככנור שמנגנין בו לצים'. ולפי האמור לעיל מבוארים הדברים כפשוטם, **שהמציאות של התורה היא זו שחוגרת** שק. וכן מה שכתוב במדרש באיכה (פתיחה כד), שבשעת החורבן בא אברהם אבינו לפני הקב״ה, ושאל ׳רבונו של עולם, מפני מה הגלית את בני, ומסרתן בידי האומות, והרגום בכל מיתות משונות, והחרבת את בית המקדש'. והשיב לו הקב"ה, שכלל ישראל עברו על כל התורה. שאל אברהם אבינו את הקב"ה 'מי מעיד בהם בישראל שעברו את תורתך׳. **השיב לו הקב״ה 'תבוא תורה ותעיד'.** מיד באה התורה להעיד בהם. אמר לה אברהם לתורה, 'בתי, את באה להעיד בהן בישראל שעברו על מצותיך, ואין לך בשת פנים מפני, זכרי יום שהחזירך הקדוש ברוך הוא על כל אומה ולשון ולא רצו לקבלך, עד שבאו בני להר סיני וקבלו אותם וכבדוך, ועכשיו את באה להעיד בהם ביום צרתם? כיון ששמעה תורה כך עמדה לצד אחד ולא העידה בהן׳. ומבואר שהתורה היא מציאות של ממש. על פי זה אומר רבי חיים מוולאזין ביאור נוסף מה הפירוש 'לשם התורה', שכשאנחנו עוסקים בתורה אנחנו חיים וקיימים בזכותה, ומקבלים על כך שכר, גם לתורה עצמה יש מזה כבוד ושמחה.



# ממרן רבינו הגאון רבי יצחק זילברשטיין שליט"א

פרשת כלק תשפ"ד

### • ווי העמודים וחשוקיהם • שאלה משולחנו של מרן שליט"א

גרים בא"י ומקורם מהו"ל, האם ינהגו כמנהג בני הו"ל שיושבים בחופה

שאלה. כידוע, בדרך כלל בחופות הנעשות בחוץ לארץ, הרגילות היא שהציבור יושב במהלך כל החופה על כסאות, גברים לחוד ונשים לחוד. ואילו כאן בארץ הקודש נהוג שכל המשתתפים עומדים ככל מעמד החופה. והנה בס"ד עומדים אנו לפני נשואי בתנו, ומכיון שאני ורעייתי נולדנו בחו"ל ולאחר שנישאנו עברנו לא"י ובתנו נולדה וגדלה כאן, והחתן גדל בחו"ל ורק למד בא"י בשנים האחרונות, ולמעשה רוב בני המשפחה הם מחו"ל שנוהגים לשבת בחופה, ולכן חשבנו שגם אנו ננהג כן ובפרט שזה מיקל על הסבים והסבתות המבוגרים. אך מצד שני אולי זה שינוי ממנהג המקום, ושמא יש ענין שהציבור יעמוד דווקא בשעת החופה.

תשובה. המנהג מקדמת דנא בכל תפוצות ישראל לעמוד בחופות, והפוסקים טרחו למצוא טעם למנהג זה, ובארה"ב הנהיגו כן לא מחמת סיבות הלכתיות, וכל מי שיכול להחזיר שם את המנהג לקדמותו תבוא עליו ברכה, ובוודאי שאין לייבא לכאן מנהג זה, ודי לנו ששם אין משמרים את המנהג הקדום.

#### מקורות ונימוקים

בארחות חיים (קידושין אות כא) כתב, דמצינו בפרד"א שחתן דומה למלך, ועל כן נהגו בכל מקומותינו שעומדים העם על רגליהם בשעה שהחתן מהלך בדרך, וכשמברכין לו ברכת אירוסין ונישואין, וכשעולה לקרות התורה ועולין עמו אוהביו ומיודעיו, והכל לפי המנהג.

ובערך לחם (סימן סב ס"א) כתב, שברוב המקומות מברכין שבע ברכות מעומד, וצ"ע למה נהגו כן, ואם לכבוד החתן והכלה למה ברכת אירוסין מברכין מיושב, וביאר שברכה שביעית היא ברכת אשר ברא שאומרים אותה כל שבעה, ובברכה זו יש ברכה לכלל ישראל, מהרה ה' אלוקינו עוד ישמע בערי יהודה וכו', ולברך את ישראל צווה ה' שיהיה בעמידה, וכמו שאחז"ל (סוטה דף לח ע"א) כה תברכו בעמידה, ולפיכך מברכין ז' ברכות בעמידה, דכולהו כחדא ברכה נינהו. ודווקא פעם אחת, אבל בסעודה לא, שלא להטריח את המסובין.

וראה עוד בכנסת הגדולה (הגה"ט אה"ע סימן סב אות ב) שכתב, שמנהג קושטאנידנא וארץ המערב לעמוד כל העם בשעת ברכת חתנים זק ברכות, והטעם הוא לכבוד החתן והכלה שהם עומדים והחתן דומה למלך. והוסיף ששמע שבשאלוניקי לא נהגו לעמוד על רגליהם בשעת ז' ברכות, ולא ידע למה, וכשבא למקומות אלו הנהיג שיעמדו כל העם בחופה, וסיים 'ומעתה העוורים יביטו לראות שהמנהג הזה מימי קדם'.

ולמעשה מהר"ש קלוגר זצ"ל בשו"ת האלף לך שלמה (אה"ע סימן קטו) כתב שמצא בתיקוני זוהר (תיקון י, דף כו ע"א), שכל העולם חייבין לעמוד עם החתן והכלה כשמברכין שבע ברכות תחת החופה, ואסור להם לישב בשעת הברכות, וכתב שבוודאי ראוי לחוש לדבריו, דברי אלוקים חיים. וע"ע בשו"ת הרמ"ע מפאנו (סימן קב, תשובה השביעית) שגם כתב שנהגו העם לברך מעומד ברכת אירוסין ונישואין.

עוד טעם נראה לומר שצריך לעמוד, דאמרו במסכת קידושין (דף לג ע"א) שאין בעלי אומניות רשאין לעמוד בפני ת"ח בשעה שעוסקין במלאכתם, אף שהם צריכים לעמוד בפני מביאי בכורים. ואמר רבי יוסי בר אבין, בא וראה כמה חביבה מצוה בשעתה, שהרי מפני מביאי ביכורים עומדים, מפני ת"ח אין עומדים. וא"כ י"ל שזה הטעם שנהגו לעמוד בשעת החופה, מפני חיבוב מצוה לבעלי מצוות בשעה שעוסקים במצוותן.

ומבואר מכל הפוסקים שהמנהג הוא לעמוד, אלא שדנו לבאר מה טעם הדבר, האם הוא לכבוד החתן שהוא דומה למלך, או לכבוד הברכה או לכבוד המצוה, או דומיא דמתן תורה. ועכ"פ כיון שהמנהג לעמוד בחופות, וכן נהגו מקדמת דנא בכל מושבות ישראל בחוץ לארץ, ורק יש מקומות בארה"ב ששינו את זה, אבל לא מחמת סיבות הלכתיות עשו כן, ואדרבה דנו הפוסקים למצוא קצת סמך לשינוי שעשו.

וכיון שכן, גם לתושבי חוץ לארץ אין כזה מנהג לשבת בחופות, אלא שיושבים מחמת סיבות שאינם הלכתיות, ולכן מי שיוכל לשנות זאת שם תבוא עליו ברכה, ובוודאי שאין לשבת כאן בארץ ישראל מחמת שהמחותנים מחוץ לארץ ורוצים להמשיך כאן את ה'מנהג' שבחו"ל, ואין להנהיג כאן מנהגים זרים שאינם הלכתיים, ויש להמשיך את המנהג הקדום בכל תפוצות ישראל לעמוד בחופה.

#### + תורת חמד | מענייני הפרשה

ויאמר אליו מלאך ה' על מה הכית את אתונך זה שלוש רגלים וגו' (במדבר כב, לב). הנה הרמב"ם במורה נבוכים (ח"ג פרק יז) כתב דצער בעלי חיים דאורייתא וילפינן לה מהאי קרא, שהוכיח המלאך לבלעם למה הכה את אתונו, והוא ע"ד ההשלמה לנו שלא נלמד מדת האכזריות ולא נכאיב לבטלה ללא תועלת, אבל נכון אל החמלה והרחמנות, יעו"ש. והקשו האחרונים דהרמב"ם עצמו בפי"ג מהל' רוצח פסק דאין חיוב לפרוק בהמת גוי, ואם צעב"ח דאורייתא, הרי אין נפק"מ בין בהמת גוי לישראל, דצריך לפרוק משום צער הבהמה. ועוד, מדוע לא הביא הרמב"ם מסוגיא דב"מ דמ"ד צעב"ח דאורייתא יליף לה מפריקה וטעינה, ולמה הביא ממרחק לחמו מפרשת בלק. ותירץ האור שמח (פכ"ה מהל' שבת הכ"ו) וכ"כ באמת ליעקב עה"ת (כאן), דס"ל להרמב"ם דיש חילוק בין שמצערה בידיים, לבין שהצער בא ממילא ואינו מסייע לה, דצעב"ח בידיים הוא איסור תורה וע"ז הוכיח מבלעם שהמלאך אמר לו למה הכית את אתונד בידיים, אבל צעב"ח דילפינן מפריקה וטעינה הוא צער דממילא, דבזה סובר הרמב"ם דהוא רק דרבנן. ועל פי זה השבנו במה שנשאלנו, באדם שיש לו מכת עכברים בביתו ותפס עכבר במלכודת, האם עדיף להרגו בדרך גרמא או דאין נפ"מ ואת אולי יש ח"ב סימן מז). ולאור זאת אולי יש ואפשר להרגו גם בידיים (עי' אגרות משה חו"מ ח"ב סימן מז). ולאור לומר דבמקום שמוכרח לצער בעלי חיים, אולי עדיף לצערם כדרך גרמא דאז הוא רק דרבנן, מאשר לצערם בידיים דאז לדעת הרמב"ם הוא דאורייתא.

ותראני האתון ותט לפני זה שלש רגלים אולי נטתה מפני כי עתה גם אתכה הרגתי ואותה החייתי (שם, לב). ופירש"י, ועתה מפני שדיברה והוכיחתך ולא יכולת לעמוד בתוכחתה, כמו שכתוב ויאמר לא, הרגתיה, שלא יאמרו זו היא שסילקה את בלעם בתוכחתה ולא יכול להשיב, שחס המקום על כבוד הבריות. וכן והרגת את האשה ואת הבהמה תהרוגו, עכ"ל. וצ"ב, שהרי הכל יודעים שאתון אינה יודעת לדבר, ובוודאי שהיה זה נס גלוי שהיא פתחה את פיה ודיברה עם בלעם, וא"כ איזה פחיתות כבוד יש כאן לבלעם שלא יכול היה להשיב לתוכחתה, הרי יתלו את הדבר בהקב"ה. ויש לומר, שבאה התורה ללמדנו עד כמה מוטל עלינו חיוב לשמור על כבודו של כל צלם-אלוקים באשר הוא, ולמרות שבלעם היה רשע מצד עצמו, ועל אחת שכמה כני אדם יראו את האתון ויתלו את חרפתו של בלעם בה, כבר כדאי להורגה שכמה בני אדם יראו את האתון ויתלו את חרפתו של בלעם בה, כבר כדאי להורגה ולמדק כמה עלינו לחוש לכבודו של כל יהודי, בן למלך מלכי המלכים.

שם. בעיקר דברי רש"י יש להעיר ממה שפירש בסנהדרין (דף נה ע"א), בעו מיניה מרב ששת, עכו"ם הבא על הבמה, האם הורגים את הבהמה, כמו בישראל הבא על הבהמה שסוקלין גם אותו וגם את הבהמה. תקלה וקלון בעינן, והכא תקלה איכא, קלון ליכא. ופרש"י: דגבי ישראל פרשינן במתניתין תרי טעמי, לפי שבאת לאדם תקלה על ידה, ושלא תהא עוברת בשוק לאחר זמן ויאמרו וכו', דהיינו קלון, וגבי נכרי תקלה איכא דבני נח הוזהרו על העריות. <mark>קלון ליכא</mark>, דדרכן בכך ואין מתביישין, <mark>ועוד דאקלון דידהו</mark> לא חס רחמנא, עכ"ל. ומבואר שהתורה לא חסה על קלונם של נכרים, ומדוע פירש רש"י בפרשתן שיש כבוד הבריות גם בנכרי, וצ"ע. והנה בס' נחלת יעקב הקשה בנוסח אחר, דמרש"י משמע שאם כלעם היה נהרג, לא היה צריך להרוג הבהמה, ורק משום שבלעם נשאר חי, לכן הרגו את האתון כדי לחוס על כבודו, והרי בבהמה הנבעלת הורגים אותה גם אם הכועל נהרג. ותירץ שם בשני אופנים, א. כשהורגין את הנכרי, והקלון הוא לאחר מיתתו, בזה אמרינן בסנהדרין שאין הורגין את הבהמה, כי חס המקום רק על קלונו של ישראל ולא של נכרי, אבל בלעם שנשאר לחיות, ועבורו זה קלון גדול שהאתון נצחה אותו, בזה חס המקום גם על כבוד נכרי. ב. יש לחלק בין קלון עבירה לקלון של תוכחה, ובפרט קלון כזה של בלעם, שלא היה יכול לעמוד בתוכחה, שבקלון כזה הקב"ה חס גם על נכרי [ובעיקר הנידון של כבוד הבריות בעכו"ם, יעויין ברמב"ם (פכ"ר מהל' סנהדרץ ה"י) שמשמע מדבריו שכבוד הבריות נוהג גם בעכו"ם, אך בפרישה (חו"מ סוף סימן ב) משמע שפירש הרמב"ם באופ"א, יעו"ש].

#### + חשוקי חמד | מענייני הדף היומי

#### דף כג ע"א

מרחיקין את השובך

האם מותר לעשות ככר יונים במרכז העיר

שאלה. האם מותר להקים ככר מרכזי בעיר ובו אלפי יונים, וכך למשוך תיירים?

תשובה. נאמר במסכת כ"כ דף כג ע"א מרחיקין את השובך מן העיר חמישים אמה, ופרש"י שהיונים מפסידין זרעוני גנות, ולכאורה מטעם זה, בימינו מותר לקרב שובך לעיר, מכיון שאין בערים המיושבות זרעוני גינות, וגם לא שוטחים על הגגות. וכעין המבואר בשו"ע (חו"מ סימן תט ס"א) 'אין מגדלים בהמה דקה בארץ ישראל, מפני שדרכם לרעות בשדות של אחרים והיזקם מצוי; אבל מגדלים בסוריא ובמדברות שבארץ ישראל. והאידנא, שאין מצוי שיהיו לישראל בארץ ישראל שדות, נראה דשרי', ישו"ש

ויעוין גם בחזו"א (ב"ב סימן יד ס"ק יא) שכתב שאם מסביב לשובך יש שדות בורות, אין איסור לבנות שם שובך, [אלא שכותב שם שיש מחלוקת ראשונים (בדף יח ע"ב) אם מותר לסמוך מזיק, כשהניזק לא נמצא עדיין, אך כל זה כשניזק עתיד להגיע, כי עתידים לזרוע את השדות הבורות, אך אם הניזק לא יגיע, כמו בימינו שלא עתידים לזרוע בעיר, לכו"ע מותר].

אולם מסתבר שגם בימינו אסור לגדל יונים בעיר מסיבה אחרת, והוא דכיון שהם מלכלכים את הכביסה התלויה בחוץ, וגם מעבירים כינים. אם כן לא גרע משאר הדברים המזיקים לציבור שאסור לעשות בלי בינות מדעורור

אלא שיתכן שאם על ידי זה ירוויחו התושבים, כמו בערים מסויימות בעולם, שע"י שזה ימשוך לשם תיירים, ורבים מתפרנסים שם ממכירת זרעונים להאכלת יונים, אולי רשאים ז' טובי העיר להתיר זאת.

#### דף כד ע"ב

משום נויי העיר

האם שכנים יכולים לדרוש משכנם להתקין סורגים שאינם מכערים את הבנין

שאלה. בנין שרוב השכנים התקינו סורגים מסוג אחיד, כדי שלא לכער את הבנין, והשכן שמעון טוען שהסורגים האלו הם יקרים ומיותרים, ולכן רוצה שמעון להתקין סורגים פשוטים, והשכנים טוענים שסורגים האלו הם יקרים ומיותרים, ולכן רוצה שמעון להתקין סורגים אלו יכערו את הבנין. שמעון טוען, שהרי הוא פסוק מפורש במשלי, 'שקר החן והבל היופי', ובהפרש הכסף הוא יכול לעשות דברים מועילים יותר, כגון לתת צדקה. האם יש מקום לטענת השכנים, שהם רוצים שהבנין יראה יפה?

תשובה. שמעון השכן אינו צודק, ויש מקום לחייבו שיוסיף קצת כסף, ויקנה סורגים שאינם מכערים את הבנין, וראיה לזה דתנן במסכת בבא בתרא דף כד ע"ב מרחיקין את האילן מן העיר עשרים וחמש אמה. ואמרינן בגמרא שהטעם הוא משום נויי העיר, ופרש"י: לפי שנוי לעיר כשיש מרחב פנוי לפניה. עכ"ל. הרי שיש מקום להתחשב בנוי [וע"ע ברש"י (שמות כו, יג) 'למדה התורה דרך ארץ שיהא אדם חס על היפה', בלומר שיש מקום לחוס על היופי, וכ"ש שיש מקום שלא לכער].

ובפרט אם הבנין בארץ ישראל, דאמרינן ככתובות (דף קיב ע"א) ר' חנינא מתקן מתקליה, ופירש"י משוה ומתקן מכשולי העיר מחמת חיבת הארץ, שהיתה חביבה עליו ומחזר שלא יצא שם רע על הדרכים. וא"כ יש מקום לחשוש שלא יוציאו לעז על הבנינים בארץ ישראל שאינם יפים, ובפרט מקומות כאלו שגרים שם תלמידי חכמים, שלא יוציאו לעז על תלמידי חכמים, שאינם דואגים ליופי הארץ.

ויעוץ גם במסכת קידושין (דף לט ע"ב) שרב זרע את ירקות הגינה, בצורה של ערוגות ערוגות. וביארה הגמרא באחד המהלכים שזה היה משום נוי, יעו"ש. וע"ע בספר החינוך (מצוה שמב) לגבי מגרשי ערי הלויים שכתב שבמקום ששם החכמה, צריך להקפיד יותר על היופי.

[הגה אע"פ שנתכאר שהיופי הוא מעלה גדולה עבור תלמידי חכמים, מכל מקום ברור שיש לדור במקום תורה. יעויין במסכת הוריות (דף יב במקום תורה. יעויין במסכת הוריות (דף יב ע"א), שבמתא מחסיא היו תלמידי חכמים ראויים להוראה ותרכות יפה היה בהם, אבל בפומבדיתא לא היו תרבות מעליא כל כך, וקאמר דמוטב לו לדור באשפה במתא מחסיא, מלדור באפדנא בפומבדיתא. יעו"ש בבאר שבע].

#### האם אפשר לבני שכונה לכוף זה את זה לבנות גינה ציכורית

שאלה. כשהקימו בשכונת רמת אלחנן את הגינה הציבורית, אמר לי הגאון הישיש רבי יהושע משה אהרונסון זצ"ל שהוא חסד עצום עם הילדים הקטנים שבשכונה, שיש להם מקום לשחק. האם אפשר לכוף על כך, והאם אפשר לכוף לכנות גינה יפה המרחיבה דעתם של הילדים והאמהות.

תשובה. כתב הרמב"ם (פ"ה משכנים ה"א) חצר השותפין כל אחד מהן כופה את חברו לעשות לה בית שער ודלת, וכן כל הדברים שהחצר צריכה להם צורך גדול, או דברים שנהגו בני המדינה לעשותם, אבל שאר דברים כגון ציור וכיור וכיוצא בהן אינו כופהו, עכ"ל. לפי זה יש להעריך אם הגינה היא צורך גדול, או שהגינה נהגו בה בני המדינה. ואם יתברר שהוא צורך גדול, או שנהגו בה בני המדינה. בכי האי גוונא יכולים הם לכוף זה את זה לעשותה.

ניתן להאזין להקלטות ופסקי הלכה המתעדכנים מדי יום ממרן רבינו שליט"א, וכן שיעור יומי בהלכות שבת ועוד, בקו 'שיח יצחק', 0582–76–04, או 9348–930–072. מדי ערש"ק יעודכן בקו האם ישהה מרן שליט"א בשבת הקרובה ברמת אלחנן

#### • מעשה חמד | מהנעשה והנשמע בבית מרן שליט"א

- סיפוד מופלא התפרסם השבוע בקו 'שיח יצחק' מבעל המעשה, יהודי יקר בשם אביעד חדד מאשקלון, אשר בשבועות האחרונים אף הגיע לכולל 'בית דוד' בחולון לספר לרבינו ולאברכי הכולל את סיפורו המעיד על גודל מעלת שבת קודש והשכר הטוב למקדשים אותה. בדבריו סיפר, שהיה מתדלק את רכבו תמיד בתחנת דלק הפתוחה גם בשבת רח"ל. והנה, לאחר ששמע את הסיפור שהתפרסם לפני תקופה על רבינו שמיאן בכל תוקף לתדלק בתחנה מחללת שבת, נכנסו הדברים לליבו והשפיעו עליו לטובה, וקיבל על עצמו לעבור לתחנה אחרת, למרות המרחק הגדול והמחירים הגבוהים בהרבה מהתחנה בה תדלק עד עתה, וההטבות הרבות, כגון שטיפת רכב ועוד, שקיבל בתחנה המחללת שבת. אולם הוא היה בטוח בהחלטתו, למען השבת. והנה דבר פלא אירע, מאז שהחל אותו יהודי לתדלק בתחנה שומרת שבת, הוא שם לב כי הברכה שורה ברכבו, ואותה כמות דלק שהיה מתדלק תמיד לשבוע, מספיקה לו קרוב לשבועיים. וגם בימות הקיץ והשרב, כאשר הוא מדליק את המזגן ברכב בעוצמה גבוהה, כמות הדלק מחזיקה מעמד באופן ניסי למעלה מהרגילות. רבינו התפעל מהסיפור, ואמר שהוא מאמין למעשה זה, ואמר כי מי שעושה למען השבת, השבת פועלת עבורו. **ניתן להאזין לסיפור מפי בעל המעשה, בשלוחה 4 ולאחר מכן** 3. [כמובן דרכו של רבינו להדגיש תמיד, כי צריכים זכויות לזכות לדבר כזה, וגם שאר בני אדם שיתחזקו למען השבת ולא יראו נס פלאי זה, הוא משום שצריך להיות ראוי לברכה ע"י תיקון מעשיו הרעים, וכמז שכתב המשנה ברורה (סימן קנח ס"ק לח) לגבי נטילת ידיים שהיא סגולה לעשירות, שמי שזהיר בנט"י ואינו מתעשר, הוא מפני שמעשיו מעכבין .

- **הופיע** ויצא לאור הקונטרס 'כארי יתנשא', שנכתב ע"י נכד רבינו הבה"ח אריה זילברשטיין ני"ו, הקונטרס מכיל שאלות ותשובות מרתקות ואקטואליות בעניינים שונים ומגוונים, בין הנושאים הנידונים בקונטרס: מסר לשודד ספר נביאים במקום ס"ת, האם חייב לשלם? נרדם בחנות, ונדהם לגלות את עצמו במודעת פרסומת, היכן לקנות דירות, האם בארץ ישראל או בחוץ לארץ, בית כנסת שחרב וחזר ונבנה, האם יש חזקה על המקומות, ועוד. וכמו כן בהלכות שבת ישנם שאלות מרתקות, כגון האם לשמור על הילדים בערב שבת או ללמוד תורה באיכות, להתקשר בשבת כדי לשכך דאגה של הורים, לטלטל כסף בשבת כדי לקיים מצוות מילה, ועוד שאלות רבות בענייני תפילה, מועדים, ושנת השמיטה, ועוד. הקונטרס זכה להסכמתו הנלהבת של רבינו, ושל ראשי ישיבת 'קרית מלך' שם לומד המחבר. ניתן להשיג את הקונטרס במחיר עלות 10 ₪, בפלאפון 2007/64220, וכמו כן לקבל את הקונטרס כקובץ במייל, על ידי פניה למערכת 'דברי חמד'.

- הופיע ויצא לאור קונטרס 'שמות יקרא', המקיף את כל ענייני קריאת שמות אנשים ונשים, במשנתו של רבינו. הקונטרס, שנקרא על שם הפסוק 'מוֹנֶה מִסְפֶּר לַפּוֹכָבִים, לְּכֶלֶם שַׁמוֹת יִקְרֶא' (תהלים קמז, ד), מלא וגדוש בליקוט מרתק של למעלה משבעים שאלות מרתקות בעניינים אלו, וכגון: קדימת האשה לקרוא שם בילד הראשון, ומה הדץ אם היא מוותרת ומוחלת, האם יש טובה לנפטר שקוראים לתינוק על שמו, האמא ביקשה שיקרא לנכד ע"ש הסבתא וקודם הלידה היא עצמה נפטרה, בן אשכנז הנשוי לבת ספרד וחמיו רוצה שיקרא לנכד על שמו בחייו, משפחה אשכנזית שרוצה לקרוא לנכד ע"ש הסבא החטוף בעזה האם הדבר הגון או לא, לסבא קוראים אוריאל למכונה 'אורי', שינו את שמה מ'מרים' ל'עליזה', ולאחר שנים רבות ילד מיוחד התחיל לכנותה 'מרים'..., לסבא קראו 'משה' ובני המשפחה רוצים שיקראו לנכדה על שמו בשם 'משי', האם מותר לפרסם ולכתוב בקונטרס את שם הרך הנימול לאחר הברית שם הרך הנימול לאחר הברית כשהיולדת לא אוהבת את השם שנתנו, על כל זה ועוד, ניתן למצוא תשובות בהירות מרינו בקונטרס 'שמות יקרא'. את הקונטרס ניתן להשיג בפלאפון 753312687 מכחיר עלות 8 ... או לקבלו כקובץ במייל על ידי פניה למערכת 'דברי חמד'.

#### אחודה נא חידה

איך יתכן שיש לאדם תפילין של יד ותפילין של ראש, וחייב להניח תחילה תפילין ש"ר ואח"כ בפילין ש"ר, ואיך יתכן שיצטרך לחלוץ קודם תפילין ש"ר ורק אח"כ תפילין ש"ר?

(התשובה לחידה, אי"ה בשבוע הבא, החידה באדיבות ידידינו הרב ארז חזני שליט"א)

תשובה לחידה משבוע שעבר: איך יתכן שננהג להיפך מפסק הדיין, וכגון שאם יפסוק הדיין שחייב, והדין יהיה שפטור. ואם יאמר פטור הדין יהיה שחייב?

כמו כן, איך יתכן שננהג להיפך מטענת הבעל דין, שאם יאמר שהוא פטור יהיה חייב, וכן להיפך?

תשובה לחידה א'. סנהדרין שראו כולם לחובה, פוטרין את הנידון (סנהדרין דף יז ע"א), ולפי"ז אם כ"ב מהדיינים חייבו את הנידון, הרי שאם הדיין הכ"ג יחייבו גם, הדין יהיה שיפטר הבעל דין, כיון שכולם ראו לחובה. אבל אם יפסוק הדיין האחרון שהוא פטור, ילכו אחר הרוב ויחייבוהו. תשובה לחידה ב'. אם הודה הבעל דין שחייב לשלם את הקנס קודם שיבואו העדים הרי הוא פטור, שהרי מודה בקנס פטור. אך אם יאמר שפטור ויגיעו העדים ויחייבוהו, כמובן שב"ד יפסוק שחייב לשלם.

לקבלת העלון, פסקי הלכה, ועדכוגים ממרן שליט"א, ניתן להרשם במייל a0527642209@gmail.com, ובפלאפון הנ"ל, או בכתובת מייל 3126877@gmail.com ובפלאפון